
Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

38 
 

URGENSI MORAL DALAM DISKURSUS AL-QUR’AN DAN HADITH  
 

 

Ahmad Nabil Amir 1), Tasnim Abdul Rahman 2) 
1) International Institute of Islamic Thought and Civilization, Kuala Lumpur, Malaysia. 

nabiller2002@gmail.com. 
2) Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA) Kampus Gong Badak, Terengganu, Malaysia. 

tasnimrahman@unisza.edu.my. 
 
 

 

Abstrak  
 

Artikel ini meninjau tentang diskursus moral-historis al-Qur’an dan hadith dan pengaruhnya 
dalam sejarah intelektual Islam. Ini dilihat dalam terang sosio-politik dan kesan sejarahnya yang 
membentuk dinamika dari ajaran-ajaran moral dan spiritualnya yang pada gilirannya telah 
memaknai pemandangannya tentang nilai-nilai moraliti dan aspek sosio-historis Islam, dan 
sumbangannya terhadap perkembangan sejarah peradaban, pembentukan hukum, dan 
manifestasi akliahnya yang terumus dalam tradisi akliahnya seperti kitab tafsir Risalah al-Nur 
oleh Said Nursi. Penelitian ini bersifat kualitatif dengan menerapkan metode kajian historis 
bersifat dokumentasi dan analisis kandungan. Dapatan kajian menunjukkan keutamaan fungsi 
al-Qur’an dan hadith dalam membentuk pemahaman sejarah yang mendasar tentang akhlak dan 
nilai moral dan pengaruhnya dalam memperkuat keyakinan tauhid dan psikologi keagamaan 
umat. Dalam konteks penafsiran dan signifikasi sejarahnya, diskursus ini dibawakan dalam kitab 
Risalah al-Nur karangan Said Nursi yang mendiskusikan pandangan hidup al-Qur’an dan hadith 
dan kesannya dalam mencorakkan pemahaman wahyu dan sejarahnya dalam konteks pemikiran 
falsafah dan hukum-hakam sains 
 
Kata kunci: Al-Qur’an; falsafah; Hadith; pengetahuan; sejarah. 
 

Abstrack 
 
The paper discusses the foundational role of al-Quran and Prophetic narrations (al-hadith) in 
Islamic intellectual history and its moral-legal tradition. It looks into the impact of its discursive 
religious-spiritual ideal and teaching and its historical significance in developing and fulfilling its 
fundamental role and social obligation in delivering and justifying the principle of morality and 
fairness, contributing to medieval civilization and the formation of higher ethical-legal framework, 
and its state-of-the-art manifestation as set forth in the tafsir of Risalah al-Nur by Said Nursi. The 
study is based on library research using historical and qualitative approaches and documentation 
technique. The finding shows that the position of al-Quran and hadith was vital in informing and 
shaping the historical concept and understanding and paradigm of tawhid and in reinforcing the 
religious belief and practice and spiritual consciousness of the ummah. In the context of modern 
commentary, its philosophical ideas and interpretation were brought forth by Said Nursi in Risalah 
al-Nur that contextualize its discursive history and outline its religious and scientific significance 
and transcendental values and its role in the current debates of the philosophy of science, 
revelation, and scripture. 
 
Keywords: Al-Qur’an; history; philosophy; Prophetic tradition; science. 
 

 
 
 

mailto:nabiller2002@gmail.com
mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my


Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

39 
 

1. PENDAHULUAN  

Kesedaran terhadap nilai moral dan 
spiritual dari dasar-dasar al-Qur'an dan hadith dan 
sumber-sumber asal ajarannya merupakan faktor 
dan tonggak penting yang membentuk teras 
kehidupan dan kegiatan sosial seseorang. 
Pemahaman terhadap intisari dan pandangan hidup 
al-Qur'an dan hadith mengisi nilai dan keyakinan 
terhadap ajaran metafizik dan spiritualnya dan 
menjadi asas dalam memperkuat norma-norma 
kehidupan masyarakat yang pada akhirnya 
bertanggungjawab mencorakkan pandangan hidup 
dan keyakinan moral dan spiritual dan 
transendentalnya, dan aktualisasinya dalam 
kehidupan moden, sebagai dinyatakan Fazlur 
Rahman (1966) dalam tulisannya: “Sebahagian 
besar dari al-Qur’an sendiri juga ditumpukan pada 
perundang-undangan dan petunjuk terhadap 
urusan masyarakat, ketimbang daripada urusan 
individu. Lebih jauh, al-Qur’an bercakap tentang 
masyarakat Islam sebagai “Komuniti Jalan Tengah” 
yang dipertanggungjawabkan dengan tugas untuk 
menjalankan kehendak Tuhan di muka bumi. 
Lantaran itulah disimpulkan bahawa, jika Kitab Suci 
Islam sangat mementingkan masyarakat dan 
kewujudan kolektif dan jika pelaksanaan sebenar 
dalam sejarah Nabi (saw) dan para pengikutnya 
membuktikan ini, ia mengikuti bahawa Islam 
terutamanya adalah “agama sosial.”   

Kesedaran tentang aspek sosial ini penting 
dalam menentukan halacara dan pandangan 
hidupnya, yang didasarkan dari sumber-sumber 
sejarah al-Qur’an dan hadith dan garis pemikiran 
dan pandangan dunianya yang inklusif. Dalam 
konteks sejarahnya, tradisi akliah Islam dibentuk 
oleh pemahaman teologi dan mazhab yang berkisar 
pada falsafah dan pandangan hidup al-Qur'an dan 
hadith yang menggariskan pemahaman asas 
tentang prinsip nalar dan syariat. Pada asasnya 
tafsiran al-Qur'an dan hadith turut diwarnai oleh 
pandangan budaya dan falsafah yang membentuk 
konteks sejarahnya yang menyebarkan pandangan 
hidup dan faham dan doktrinnya yang mendasar. 
Tradisi pemikiran ini pada gilirannya 
bertanggungjawab membentuk pemikiran mazhab 
dan teologi yang berkembang pada abad-abad 
pertengahan dan ide-ide sosial, budaya, dan politik 
yang tumbuh.  

Penelitian ini berusaha merumuskan 
perkembangan pemikiran yang dibentuk oleh 
teologi al-Qur'an dan hadith dari keterangan-
keterangan sejarahnya yang fundamental dalam 
upaya melacak asal usul yang mencorakkan tradisi 

intelektual dan saintifiknya. Ia melihat peranan 
yang dimainkan oleh al-Qur'an dan hadith dalam 
mengembangkan pemahaman asas tentang struktur 
hukum dan akhlak dan tradisi kalam yang dibentuk 
oleh dialektika sejarah mazhab yang berkembang 
dalam penafsiran dan penakwilan para doktor dan 
teolog Muslim terhadap teks-teks al-Qur'an dan 
hadith.  

Sejak abad awal dan pertengahan upaya ini 
berkesinambungan dan berlanjut dari masa ke masa 
yang selanjutnya membukakan penelitian-
penelitian baru yang kompleks dalam memproyeksi 
pandangan dan idea sejarahnya. Al-Qur'an dan 
hadith menghimbau pada hujah dan dalil akliah 
yang signifikan dalam pengembangan nilai akhlak 
dan moral yang universal. Sebagaimana Nabi 
Muhammad (saw) ialah Nabi terakhir yang 
diutuskan kepada sekalian manusia, tafsiran 
terhadap al-Qur'an dan hadith haruslah merangkul 
dengan penelitian dan penafsiran yang menyeluruh 
yang dapat memberikan petunjuk yang praktik bagi 
menjawab keperluan dan cabaran zaman baru, yaitu 
dengan mempertimbangkan faktor masa dan 
tempat (bu'd al-zaman wa'l-makan). Seiring dengan 
keperluan ilmu maqasid al-shariah atau maksud 
dan tujuan tertinggi hukum Islam, yang hadir 
dengan sendirinya sebagai inti dan falsafah hukum 
Islam bagi menjawab tuntutan al-Qur'an dan hadith 
dan mencerminkan ketinggian ajaran-ajarannya.  

Pemahaman teks yang bercorak historis 
dan kontekstual ini telah dijelmakan dari jejak 
tradisi kesarjanaan Islam dalam pencarian mereka 
bagi mengembangkan pesan dan syiarnya yang 
universal, di mana “meskipun sifatnya yang tampak 
misterius, tradisi hadith timbul pada masa-masa 
awal Islam sebagai pemecahan yang praktis 
terhadap keperluan masyarakat Islam. Sepeninggal 
Nabi (saw), ajarannya berfungsi sebagai sumber 
petunjuk yang jelas bagi masyarakat Islam yang 
baru lahir ketika ia berjuang untuk menentukan 
bagaimana untuk hidup menurut kehendak Tuhan 
setelah pemergiannya.” (J.A.C. Brown, 2009:15) 

Dalam perkembangannya, pemahaman ini 
akhirnya dibentuk oleh pandangan dunia al-Qur’an 
yang mencorakkan falsafah dan kosmologinya yang 
mendasar, yang mengembangkan pemandangan 
teistik atau metafizik tentang realiti, alam dan 
kehidupan manusia berasaskan kepercayaan pada 
Pencipta, Penopang dan Empunya yang hidup dan 
transenden atas semua yang wujud, dimana “ia 
merujuk kepada konsepsi Islam yang menyeluruh 
dan integral tentang kehidupan, realiti, kewujudan, 
kebenaran, kebatilan, yang diwahyukan oleh Allah 
yang Maha Pemurah dalam RisalahNya yang 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

40 
 

terakhir, al-Qur’an, sebagai bingkai kerja dari 
doktrin, kepercayaan, prinsip, nilai dan norma yang 
fundamental untuk melayani sebagai Petunjuk yang 
Sebenar bagi seluruh manusia bagi mencapai tujuan 
untuk mana mereka diciptakan.” (M. Kamal Hassan, 
2014) Keperluan untuk mengembangkan 
pandangan dunia al-Qur’an ini ialah bagi menolak 
perkiraan falsafah kaum naturalis, positivis, 
materialis, empirisis, modernis, agnostik atau 
ateistik dan pandangannya tentang kosmik, alam 
dan pelbagai fenomena natur dari pandangan dunia 
sekular yang akan terus menyumbang kepada krisis 
yang parah dalam peradaban moden.  

Dalam kaitan ini, penyingkapan semula 
weltanschauung al-Qur’an dipandang penting bagi 
sebarang transformasi yang hakiki dan 
berpanjangan. Penggabungan yang utuh dari 
perspektif ini dan pematuhan yang dekat terhadap 
prinsip al-Qur’an dan juga Sunnah Nabi-lah (saw), 
yang telah memainkan peranan utama dalam 
menggerakkan umat Islam masa awal untuk 
mencapai kejayaan yang pernah dikecapinya, dan 
impaknya yang dirasai hingga ke-hari ini. Umat 
Islam telah lama mencuba untuk 
merasionalisasikan kemunduran mereka. Kelahiran 
semula identiti Islam melalui weltanschauung al-
Qur’an ini adalah keperluan kunci bagi zaman kita 
dan prasyarat bagi sebarang pembangunan yang 
mampan bagi ummah di masa depan.  (AbdulHamid 
A. AbuSulayman, 2011:4)   

Melainkan umat Islam bangkit menangani 
krisis pemikirannya yang bobrok dan kegawatan 
intelek yang parah tidak ada yang akan merubah 
keterbelakangan dan ketertinggalannya. Krisis 
pemikiran yang menyerobot memerlukan 
penyelesaian yang tuntas dan komprehensif dari 
pandangan dunia (weltanschauung) al-Qur’an, yang 
tanpa syak dapat memberikan lebih dinamisme, 
tenaga yang positif, dan kreativiti bagi peradaban 
manusia yang sihat. Kerangka penyelesaian yang 
diketengahkan dari perspektif wahyu yang dinamik 
dan luas ini berupaya membangunkan pandangan 
alam yang mampu memberikan pengertian yang 
tulen tentang makna, tujuan, dan dorongan bagi 
tindakan yang konstruktif dan pembaharuan. Citra 
Qurani ini pantas untuk dirujuk oleh umat Islam 
hari ini dalam mendepani krisis yang maha dahsyat 
yang memburukkan kehidupan dan peradaban 
mereka, berpunca dari penafian mereka terhadap 
al-Quran dan landasan hukum dan syariatnya. 
Penyelesaian Quranik ini diperlukan bagi 
menggembling kesedaran umat terhadap al-Qur’an 
dan manhajnya dalam menangani krisis budaya, 
peradaban, akhlak dan pendidikannya dan 

menyediakan peta laluan bagi membina pandangan 
dunia yang mampan dalam mengilhamkan, 
memperbaharui dan mengembalikan umat Islam 
sekali lagi kepada peran kepimpinan yang pernah 
dikecapinya dalam semua lapangan kegiatan 
manusia. (AbdulHamid A. AbuSulayman, 2011:5).   

2. METODE PENELITIAN 

Kajian ini dari jenis penelitian pustaka yang 
berbentuk tinjauan kualitatif. Sumber-sumber data 
dan materi terhasil melalui teknik dokumentasi dan 
analisis isi ke atas bahan-bahan primer dan 
sekunder yang terkait. Proses ini dimaknai melalui 
tahapan heuristik, kritik, interpretasi, dan 
historiografi sejarah. Data dicerakinkan dan 
dianalisis dengan metode induktif (istiqra'), 
deduktif (istinbat), historis serta komparatif bagi 
menghasilkan penemuan yang tuntas dan 
kesimpulan yang akurat.   

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

  Kerelevenan Al-Qur'an dan hadith dalam 
kehidupan Muslim diterima luas dengan tujuan-
tujuannya yang praktik, yang terangkum dalam 
filsafat moral dan spiritualnya yang mendasar. Nas-
nas hukum dan keterangan-keterangannya 
mempunyai perkaitan yang intrinsik dan logik 
dengan kehidupan dan kepentingan sosial yang 
praktis. Pendekatan yang intrinsik dan seimbang 
terhadap al-Qur'an dan Sunnah perlu dimaknai bagi 
menghimbau semangat dan ajaran-ajarannya yang 
asli dan perenial dan mengenalpasti perkaitannya 
yang substantif dengan ranah kontemporer, di 
mana “perkembangan literatur hadith justeru 
terbaik difahami berdasarkan dua fungsi umum 
yang hadith penuhi, sebagai maksim yang autoritatif 
yang digunakan untuk menghuraikan dogma dan 
hukum Islam, dan sebagai bentuk perhubungan 
dengan warisan karismatik Nabi (saw).” (J.A.C. 
Brown, 2009:15) 

Sistem kepercayaan Islam ditentukan oleh 
dasar-dasar al-Qur'an dan hadith dalam semua 
aspek dan manifestasi kehidupan, di mana “dalam 
Islam, autoriti agama memancar daripada Tuhan 
melalui NabiNya. Baik merujuk kepada ajaran Nabi 
(saw) secara langsung atau melalui metode 
pemecahan-masalah agama yang diwarisi 
daripadanya, hanya menerusi pertalian dengan 
Tuhan dan NabiNya-lah seseorang Muslim 
memperoleh hak untuk bercakap secara autoritatif 
tentang hukum dan kepercayaan Islam.” (J.A.C. 
Brown, 2009:16)  



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

41 
 

Al-Qur'an mewakili perkataan yang 
sebenarnya diturunkan oleh Allah dan hadith 
membentuk dimensi praktis dan metodologis dari 
perintah dan pengarahan al-Qur'an. Ia 
merangkumkan ajaran Nabi (saw) yang 
mengarahkan pengaruhnya yang praktis dalam 
kehidupan umat. Hadith dan sunnah dikenal sebagai 
penjelas (bayan) terhadap al-Qur'an. Daripadanya-
lah kehidupan Nabi Muhammad (saw) telah 
diangkat dari ingatan dan diserlahkan, bentuk-
bentuk yang agung dari ibadah Islam dan solat 
dikanunkan, dan landasan sunnah dilantarkan. 
Tafsiran yang dibangunkan darinya telah 
mengangkat nilai pengetahuan dan peradaban dan 
meninggikan harkat dan martabat dan nilai kearifan 
dan kesuciannya.  

Allah menugaskan Nabi Muhammad (saw) 
untuk menjalankan yang berikut: membacakan 
pesan al-Qur'an kepada manusia, menyingkapkan 
kebenaran yang diwahyukan dalam al-Qur'an, dan 
mengajarkannya kepada para pengikutnya. Untuk 
maksud itu, aspek berikut adalah benar dan 
diungkap dalam al-Qur'an: rahmat Allah akan 
meliputi mereka yang taat kepadaNya dan NabiNya, 
kepatuhan dan ketundukan dituntut, dan 
pelanggaran yang sengaja adalah kekeliruan yang 
serius, Nabi (saw) adalah hakim dalam semua 
perselisihan dalam hidup, dan membelakangi dan 
mengabaikan perintah Allah dan Nabi (saw) 
akhirnya membawa kegagalan dalam hidup, dan 
menyebabkan amalan manusia kehilangan semua 
maknanya.  

Nabi (saw) melangsungkan misinya selama 
lebih dua dekad sebelum penyempurnaannya yang 
akhir, dengan menguraikan al-Qur'an, 
menerjemahkan perintah Allah dalam kehidupan 
seharian, mendukung dan mengadili pengikut-
pengikutnya, dan menjalani kehidupannya 
mengikut prinsip Islam. Legasi Islam ini 
dimaksudkan untuk berlanjut setelah 
kewafatannya. Secara praktisnya, al-Qur'an dan 
sunnah telah memainkan peranan pokok dalam 
kehidupan Muslim selama berabad-abad, yang telah 
mengangkat harkat kemanusiaannya dan 
mempertahankan nilai dan ketinggiannya. 

Risalahnya menghimbau kesedaran 
terhadap nilai ketuhanan dan tauhid dengan 
tekanannya yang sentral pada faktor-faktor nalar 
dan intelek, di mana keimanan yang sebenar dan 
perbuatan baik mustahil tanpa pedoman akal. 
Seruan Nabi (saw) terhadap kaumnya kepada 
risalah ilahi, menarik pada daya rasionya yang 
menjadi jalan untuk memahami al-Qur'an, dengan 
fakulti pemikiran dan keupayaan berspekulasi, yang 

dikawal oleh prinsip-prinsip Islam tentang 
ketaqwaan pada Tuhan, keadilan, ketulusan, 
kebenaran, kesederhanaan dan keikhlasan. Al-
Qur'an sering mengungkapkan bahawa pemikiran 
manusia adalah kriteria yang sah dalam 
memutuskan kebenaran dari kebatilan, dan prinsip 
ini selaras dengan penalaran dan prinsip akliah 
yang sihat.  

Dari pernyataan ringkas ini kertas ini cuba 
merumuskan kepentingan al-Qur'an dan hadith 
dalam membentuk pemahaman dan kesedaran 
wahyu melalui teks-teksnya. Kajian tentang dimensi 
sejarahnya - dari segi asbab al-nuzul dan asbab al-
wurud – memberikan pemahaman tak langsung 
tentang falsafah dan latar belakang dari ajaran-
ajaran teologi dan dogmanya di mana “hukum suci 
Islam adalah kumpulan tugas-tugas agama yang 
mencakupi-semua ketimbang suatu sistem 
perundangan yang betul; ia merangkumi pada dasar 
yang sama ordinan-ordinan mengenai kultus dan 
ritual, serta politik dan (dalam pemahaman yang 
sempit) aturan hukum.” (Schacht, Joseph, 1950:1). 
Melalui riwayat-riwayat dan catatan-catatan 
sejarahnya, memperlihatkan konsistensi hukum 
yang dimaknai dalam al-Qur'an dan hadith yang 
menjadi petunjuk yang mengilhamkan dorongan-
dorongan kemanusiaan yang menginspirasikan. 
Islam diwahyukan sebagai manhaj kehidupan yang 
seimbang yang menekankan kesederhanaan dan 
mencerminkan prinsip kebenaran dalam setiap 
perkara, yang membentuk intipati dari ajaran-
ajarannya tentang jalan pertengahan dan yang 
menjadi dasar dalam kehidupan Muslim untuk 
bersikap. Ketinggian nilai yang dilambangkan dari 
ketinggian nilai hukum, dan moral dan batas syariat 
yang membentuk sari kehidupan dan pola dasar 
dari pemikirannya.  

Fikrah asas tentang pandangan dunia Islam 
yang dibentuk oleh pandangan sarwa al-Qur'an dan 
hadith ini diungkapkan oleh al-Faruqi tentang kesan 
hubungannya dengan tatanan sosial masyarakat 
dan nilai rasional yang mendasarinya: “Pemahaman 
yang tulen tentang Islam, sebagai agama, akan 
menyingkapkan…bahawa Islam adalah momen yang 
kemudian dari kesedaran yang melahirkan Yahudi 
dan Kristian; bahawa Islam, sebagai budaya, adalah 
sumber bagi peradaban Barat dari era milenium 
kini sebanyak mana bagi Yunani dan Romawi 
klasik…bahawa anti-kependetaan Islam 
menjadikannya revolusi “Protestan” yang pertama, 
bahawa rasionalismenya menjadikannya 
“Pencerahan” yang pertama, bahawa 
pragmatismenya menjadikannya “teknokrasi” yang 
pertama, dan undang-undangnya tentang perang 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

42 
 

dan damai menjadikannya “Bangsa-Bangsa Bersatu” 
yang pertama.” (Al-Faruqi, I. R., 2012:6). 
 
Sejarah Hukum  

Konstruksi hukum Islam yang 
diartikulasikan dalam sumber-sumber klasiknya 
dirujuk dari keterangan-keterangan al-Qur’an dan 
al-hadith di mana “bersama dengan al-Qur’an, 
hadith menyediakan agama Islam sumber-sumber 
kitab sucinya yang prinsipal”. (Mustafa Shah, 
2009:1). Hadith memanifestasikan kerangka hukum 
yang praktis dan mendasar yang melatari konsep 
dan bangunan syariat yang terbentuk di mana: 
“[dalam] isu-isu kontroversial dari jihad dan syahid 
kepada hak-hak wanita di bawah hukum Islam, 
hadith sentiasa menyediakan dalil kunci dan 
selalunya menentukan.” (J.A.C. Brown, 2009:267) 
Kepentingan nas-nas hukum yang diacu dari 
pandangan al-Qur’an dan hadith ini mempunyai 
pengaruh yang signifikan dan mengesankan dalam 
membentuk kerangka umum Islam, dan dalam 
“memahami pemikiran dan metodologi Islam serta 
ruang geraknya dan juga memahami hubungan-
hubungan, konsep-konsep, dan landasan-landasan 
pokok yang mengatur dan memberi ciri pemikiran, 
metodologi dan struktur kehidupan Islam.” 
(AbdulHamid AbuSulayman, 1994: 161) 

Lantaran pengaruhnya yang berhubungan 
dengan tafsiran dan fatwa-fatwa hukum dan fiqh, 
pemahaman yang substantif terhadap al-Qur'an dan 
hadith dapat menjelaskan isu-isu yang terkait 
dengan kehidupan Muslim, dan mengambil peranan 
yang penting dalam perkembangan intelektual, 
sosio-politik dan sejarahnya. Ia memberikan 
kefahaman asas tentang prinsip dan pokok-pokok 
ajaran Islam yang mendasar yang mencakup 
tentang shahadah, solat, puasa, zakat, haji, fiqh, 
tawhid, estetik, budaya, institusi keluarga, dan orde 
dunia. Perintah dan ketetapan hukumnya 
membentuk ajaran-ajaran moral yang fundamental 
yang diacu dari kerangka maqāsid dan falsafah 
hukumnya yang universal. Dasar-dasar hukum yang 
terpakai memperlihatkan pengaruh tradisi 
pemikiran yang berkembang dalam sejarah 
intelektualnya, dan kekuatan faham agama dan 
budaya yang mengikatnya.  

Dari segi sejarah, konstruksi hukum dan 
prinsip asasnya banyak dicorakkan oleh karya-
karya klasik abad pertengahan yang memberikan 
kupasan dan istinbat dan upaya 
kontekstualisasinya. Hasil dari ijtihad yang 
dirumuskan dalam kitab-kitab tua seperti kitab 
Mahasin al-Shari'ah fi Furu' al-Syafi'iyyah oleh 
Muhammad ibn 'Ali al-Qaffal al-Shashi (903-976 

M/365 H), kitab Mas'alat al-Jawab wa'l-Dala'il wa'l-
'Ilal oleh al-Abhari (w. 375) kitab al-Muqni' fi Usul 
al-Fiqh, al-Ahkam wa'l-Ilal dan al-Bayan 'an Fara'id 
al-Din wa Shara'i' al-Islam oleh al-Baqilani (w. 403 
H) dan lainnya membawakan pemandangan fiqh 
yang meluas yang mencorakkan faham mazhab dan 
kekhususan lingkungan pergaulannya. Namun 
sumber-sumber asal yang membentuk dasar dan 
pemahamannya adalah dari teks-teks al-Qur’an dan 
hadith yang menggariskan prinsip asas dan 
keutamaan-keutamaan hukum yang autoritatif dan 
berpengaruh. 

Secara prinsipnya teks al-Qur'an dan hadith 
terpakai secara substantif dalam pembentukan 
hukum dan konstitusi undang-undang dan 
pemerintahan. Malah prinsip dan undang-undang 
Islam pernah diterimapakai dan dilaksanakan 
dalam Kanun Melaka, Terengganu dan Kedah dan 
dipertahankan sejak Islam masuk ke rantau ini 
sebelum dihapuskan oleh penjajah. Perjuangan 
untuk meninggikan undang-undang syarak dalam 
pentadbiran di Malaysia telah dipelopori oleh salah 
seorang ideolognya yang terpenting yaitu Profesor 
Ahmad Ibrahim (1916-1999) yang 
mempertahankan hujah bahawa undang-undang 
syariah lebih baik dan telah memperlihatkan 
kecemerlangan dalam penerapannya di negara-
negara Islam dalam mengurangkan kadar jenayah.  
Tradisi pemerintahan berasaskan prinsip syarak ini 
tergambar dalam peraturan-peraturan hukum dan 
sanksi-sanksi politik yang pernah tertegak di 
Madinah, di mana “di bawah sanksi ilahi yang 
diturunkan dalam al-Qur’an, Nabi (saw) telah 
mengiktiraf Kristian, Yahudi dan agama Sabiin 
sebagai diwahyukan dan sah, bersahabat dengan 
pengikut-pengikut mereka, dan menyatukan 
mereka di dalam negara Islam walaupun sementara 
mereka memelihara, budaya mereka, adat mereka 
dan identiti bukan-Islam mereka. Negara Islam 
adalah pelindung mereka. Mereka hidup di bawah 
naungannya sebagai unit agama, budaya dan hukum 
yang berautonomi, komuniti yang lengkap dengan 
sekolah, kuil, mahkamah dan kepimpinan mereka 
sendiri.” (Al-Faruqi, I. R., 2012:31). 

Naratif dan babak-babak sejarah berkisar 
tentang pemerintahannya ini dicerakinkan lewat 
tradisi-tradisi hadith dan sirah tentang ehwal 
masyarakat dan entiti sosial dan orde dunia yang 
dibentuk di mana “kepimpinan Muhammad (saw) 
cukup kuat untuk menyatukan mereka di bawah 
satu bumbung dan menggalang mereka bersama ke 
dalam masyarakat ekumenis, pluralistik yang 
pertama. Untuk menyusun kesatuan mereka dan 
mencatat persetujuan mereka, Muhammad (saw) 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

43 
 

mendiktekan Perjanjian Madinah – perlembagaan 
pertama yang ditulis dalam sejarah manusia. 
Pemasyhuran konstitusi ini meluncurkan negara 
Islam yang pertama, tatanan dunia berbilang agama 
yang pertama.” (Al-Faruqi, I. R.; Al-Faruqi, L.L., 
2014: 60). 

Dalam menjayakan gagasan pengislaman di 
Malaysia, Ahmad Ibrahim telah membangunkan 
kerangka perundangan Islam yang bernafaskan 
prinsip hukum dan syariat yang dilakarkannya bagi 
menggantikan undang-undang sivil yang diwarisi 
dari penjajah. Dalam gerak perjuangannya untuk 
membawa pembaharuan dan meninggikan harkat 
undang-undang Islam, beliau telah berhasil 
mempermantap dan meninggikan peranan undang-
undang syarak dan penghayatan Islam di Malaysia. 
Ia mencerakinkan ide bagi mewujudkan 
pentadbiran undang-undang Islam dan 
memperkenalkan kaedah perundangan bagi 
menegakkan prinsip syariat dan semangat 
perundangannya di Malaysia dengan mengesyorkan 
supaya common law Inggeris dan kaedah-kaedah 
ekuiti Inggeris dipakai sejauh yang diizin oleh 
keadaan memandangkan Malaysia sebuah negara 
merdeka yang mengangkat Islam menjadi agama 
resmi dan keadaan serta keperluan penduduk 
Islamnya untuk mengikut hukum syarak. (Ahmad 
Ibrahim, 1994) Perjuangannya memartabat undang-
undang Islam dan institusi syariah di Malaysia 
mendapat pengiktirafan yang meluas dalam sejarah 
moden. Usahanya telah membawa perubahan yang 
berkesan dalam praktik pembaharuan hukum, dan 
meningkatkan pemahaman tentang asas undang-
undang, proses kehakiman dan pentadbiran 
undang-undang Islam di Malaysia. 

Aspirasi dan cita-cita perjuangannya ialah 
bagi mencapai ketinggian buat umat dalam konteks 
negara merdeka bagi memperkuat dimensi Islam 
dan memantapkan nilai perundangannya. Hujahnya 
berdasarkan prinsip al-Qur'an dan sunnah, dengan 
mengacu pada kitab-kitab muktabar dan wacana 
semasa. Tulisannya dimanfaatkan sebaiknya untuk 
mengupas kefahaman hukum dan undang-undang 
Islam. Baginya pentadbiran Islam itu adil dan 
menjamin dan itu merupakan prinsip utama yang 
tidak harus dipertikai. Undang-undang Islam itu 
sebenarnya lebih berkesan dan menyeluruh yang 
jauh lebih cemerlang dari undang-undang sivil. 
Tegasnya, tanggapan umat terhadap al-Qur'an 
mestilah lebih mendalam dan kritis, meresapi 
maqasid dan takwilnya. Beliau turut menegaskan 
keperluan terhadap penghayatan seluruh tradisi 
Islam dan mengambil pendekatan yang lebih efektif 
dan produktif bagi mengenengahkan syariat 

mengikut konteks dan tuntutan semasa supaya 
hukum syarak dan undang-undang Islam dapat 
diterima dan diiktiraf sebagai undang-undang bagi 
semua orang Islam dan keharmonian hukum 
dipelihara. Beliau menekankan tanggungjawab 
umat untuk meningkatkan usaha penyebaran Islam 
dan mempertahankan keadilan dan memupuk 
muafakat dan memperjuangkan asas masyarakat 
madani di Malaysia. 
 
Rasa’il al-Nur oleh Badi‘uzzaman Said Nursi  

Perdebatan sejarah tentang pengaruh al-
Qur’an dan hadith dalam kehidupan dapat ditinjau 
dari perbahasannya dalam kitab Risale-I-Nur oleh 
Badi'uzzaman Said Nursi yang memperlihatkan 
kesan dan implikasi moral yang mendalam. Kitab 
Risale-i-Nur yang ditulis oleh Badi'uzzaman Said 
Nursi menitipkan pemikiran dan falsafahnya yang 
luar biasa dalam merungkai tema-tema yang luas 
dalam al-Qur'an terkait ajaran-ajarannya tentang 
akidah, ibadah, syariat, sains dan tauhid. Ia ditulis 
dalam upayanya menangkis penyerbuan paham-
paham sekular yang ditimbulkan rejim penguasa 
yang ingin menghapuskan pengaruh Islam dari 
Turki - yang menyaksikan pertembungan yang 
dahsyat antara pengaruh Nursi yang kuat dengan 
tindasan dan pembantaian pemerintah. Kupasan-
kupasannya sendiri banyak dihubungkan dengan 
pengalaman-pengalamannya sendiri sepanjang 
menyeberangi daerah-daerah terpencil di Turki dan 
semasa mendekam dalam tahanan rejim yang 
bobrok. Antara persoalan yang digarapnya adalah 
tentang kewujudan dan ketauhidan Tuhan, 
manifestasi Nama-Nama Ilahi dan sifat-sifat 
penciptaan, kebangkitan dan hari akhirat, kenabian, 
kemukjizatan al-Qur'an, malaikat, kekekalan ruh 
manusia, qadar, serta persoalan tentang sifat 
sebenar manusia dan alam, dan keperluan manusia 
untuk menyembah Tuhan. Setiap perkara ini 
dihuraikan dengan perbandingan dan alegori, dan 
ditunjukkan dengan hujah yang beralasan dan 
pembuktian yang logis.    

Karya ini menjawab dengan cemerlang 
serangan yang dilancarkan terhadap al-Qur'an atas 
nama sains dan falsafah, dan memperlihatkan 
kerasionalan keimanan pada Tuhan dan 
kemustahilan yang logis dari penafian. Ia turut 
menunjukkan bahawa kebahagian manusia dan 
keselamatannya di dunia dan di akhirat hanya 
terletak pada keimanan pada Tuhan dan 
pengetahuan tentang Tuhan. Selain tafsirannya 
pada tema-tema yang mendalam tentang sifat sabar, 
qana'ah, rida, istiqamah, dan iktikad tauhid serta 
perspektifnya tentang perhubungan antara agama 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

44 
 

dan dakwah, wanita, peradaban, prinsip wasatiyah 
dan sebagainya yang memancarkan kekuatan 
refleksinya dalam menanggapi ayat-ayat suci dan 
menerobosi dan menyikapi intisari penting dari 
maqasid syariah. Said Nursi merupakan pemikir 
Islam moden yang berhasil membarengkan antara 
al-Qur'an dan sains. Dalam penulisannya beliau 
membawakan argumentasinya berasaskan 
representasinya terhadap alam ini sebagai objek 
pembacaan - Book of universe - di mana untuk 
mencapai pemahaman yang lengkap terhadap Buku 
ini tak lain dari melalui tafakkur (reflective thought) 
sebagai pengembangan saintifik untuk mencapai 
pengetahuan yang benar yang sejajar dengan al-
Qur'an.  

Tafakkur ini dibangunkan atas kesatuan 
akal yang rasional dan kesucian hati sufisme untuk 
membentuk proses pembacaan terhadap alam ini 
sebagai sudut pandang spiritual-saintifik. Dapatlah 
disimpulkan bahawa Risale-i-Nur merupakan satu 
metodologi yang baru dalam pengembangan al-
Qur'an berasaskan sistem pemikiran yang rasional, 
logik dan reflektif. Dalam Risale-i-Nur banyak 
gambaran tentang pekerjaan Tuhan dalam alam 
dilihat melalui pemandangan sains, dan 
mencerminkan pengetahuan Nursi tentangnya. 
Tafsirnya menunjukkan tiada percanggahan atau 
konflik antara agama dan sains. Selain itu, semua 
perkara yang dibincangkan dalam Risale-i-Nur ini 
diajukan sebagai hujah yang beralasan dan 
dibuktikan mengikut logika. Semua kebenaran yang 
terpenting tentang keimanan dibuktikan sehingga 
orang-orang yang tidak beriman dapat melihat 
keperluannya. Dan demikian pula, diilhamkan oleh 
al-Qur'an, malah kebenaran yang paling dalam dan 
tak terjangkau dapat dicapai melalui perbandingan, 
yang membawanya hampir kepada pemahaman 
seperti teleskop, sehingga ia mudah dimengerti oleh 
orang-orang biasa dan kalangan yang tanpa 
pengetahuan sebelumnya tentang persoalan ini.  
` Karyanya menjelaskan segala hal dari sudut 
pandang hikmah kebijaksanaan; yakni, ia 
menguraikan tujuan segala sesuatu. Ia 
mempertimbangkan benda-benda dari sudut 
pandang Nama Tuhan Yang Maha Bijaksana. Ketika 
di Barla, Nursi menyusun tretis tentang Hari 
Kebangkitan dan bahagian-bahagian yang 
mengikutinya bersama dalam bentuk koleksi dan 
menamakannya Sozler (The Words). The Words 
diikuti oleh Mektubat (Surat-Surat), koleksi tiga 
puluh pucuk surat yang berbeza-beza panjangnya 
daripada Nursi kepada murid-muridnya. Dan ini 
diikuti dengan Lem'alar (Koleksi The Flesh) dan 
Sualar (The Rays) yang dirampungkan pada 1949. 

(Bediuzzaman Said Nursi, 2008:3) Bersama dengan 
ini adalah tiga koleksi dari Surat-Surat Tambahan, 
bagi masing-masing dari tempat pembuangan Nursi 
yang utama, Barla Lahikasi, Kastamonu Lahikasi, 
dan Emirdag Lahikasi. Cara Risale-i Nur ditulis dan 
disebarkan adalah unik, sepertimana karya itu 
sendiri. Nursi akan mendiktekan dengan pantas 
kepada tukang catat, yang akan menuliskan 
bahagian tersebut dengan kepantasan yang sama; 
penulisan yang sebenar adalah sangat pantas. 

Nursi tidak memiliki buku sebagai acuan 
dan penulisan karya-karya agama tentunya 
diharamkan. Mereka semuanya ditulis kerananya di 
pergunungan dan di luar bandar. Salinan-salinan 
tulisan tangan kemudiannya dibuat, ini secara 
sembunyi-sembunyi disalin di rumah 'murid-murid' 
Risale-i-Nur, sebagaimana mereka dipanggil, dan 
diedarkan dari kampung ke kampung, dan 
kemudiannya dari kota ke kota, sehingga ia tersiar 
di seluruh Turki. Hanya pada tahun 1946 murid-
murid Risale-i Nur berupaya memperoleh mesin 
pendua, ketika baru pada tahun 1956 di mana 
berbagai bahagian dicetak di atas mesin pencetak 
moden dalam tulisan Latin, yang baru. Bilangan 
yang diberikan bagi salinan-salinan tulisan tangan 
adalah 600,000. Dapatlah dilihat dari angka di atas 
bagaimana Gerakan Risale-i-Nur tersebar di Turki, 
meski dengan segala usaha untuk 
menghentikannya. Setelah 1950, period yang 
dipanggil Nursi 'Said Ketiga', terdapat peningkatan 
yang besar dalam jumlah murid, terutamanya di 
kalangan anak-anak muda dan mereka yang telah 
menempuh sistem pendidikan sekular Republik. 
Pada masa yang sama pelajar-pelajar di luar Turki 
bertambah.  

The Words (Sozler) adalah jilid pertama 
dari Risale-i Nur dan terdiri dari tiga puluh tiga 
bahagian yang tersendiri atau 'Words', yang 
menghuraikan dan membuktikan dasar-dasar 
Keimanan, termasuk keutamaan dan kelebihannya 
yang tak terhitung.  

Termasuk di sini adalah penguraian 
tentang Nama-Nama dan Sifat Tuhan dalam ciptaan, 
kebangkitan semula orang yang telah mati dan hari 
Akhirat, Kenabian dan Mikraj, Kemukjizatan al-
Qur'an, malaikat, keabadian ruh manusia, Ketentuan 
Ilahi (takdir atau nasib), berserta dengan 
perbincangan yang meyakinkan tentang sifat 
sebenar manusia dan alam. Hikmah di sebalik 
waktu yang ditentukan dari sembahyang lima 
waktu, dan keperluan manusia yang fundamental 
dan semulajadi untuk menyembah Allah.  

The Letters (Mektubat), jilid kedua dari 
Risale-i-Nur memperlihatkan hubungan yang 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

45 
 

istimewa antara Nursi dan murid-muridnya. Dalam 
Koleksi ini, Nursi menjawab sejumlah pertanyaan 
yang banyak sekali dan beraneka ragam yang 
dilontarkan oleh murid-muridnya. Contohnya, 
bagaimana kematian menjadi satu kurnia; di mana 
letaknya neraka, bagaimana cinta metaforik bagi 
individu atau dunia ini dapat diterjemahkan kepada 
cinta yang sebenar, penjelasan tentang di mana 
Perhimpunan Mahsyar dan Perhitungan Akhir akan 
terjadi, surat takziah atas kematian seorang anak, 
pembuktian tentang kenabian Nabi Muhammad 
(saw), dan sebagainya. Koleksi ini merangkumi 
Sembilan Belas Surat yang terkenal yang 
menggambarkan lebih dari tiga ratus mukjizat Nabi 
Muhammad (saw). Meskipun surat ini mengandungi 
banyak hadith dan lebih dari seratus muka surat 
panjangnya berdasarkan tradisi dan riwayat, ia 
ditulis sepenuhnya di luar kepala tanpa merujuk 
kepada mana-mana kitab "dalam beberapa hari 
dengan bekerja dua atau tiga jam setiap hari, selama 
dua belas jam."  

The Letters juga menerangkan tentang 
kehidupan Nursi sendiri selama bertahun-tahun 
dalam pengasingan dan kondisi sepanjang tahun-
tahun terawal Republik Turki. Koleksi The Flashes 
(Lem'alar) bermula dengan dua potong doa yang 
perih - doa Nabi Yunus (as) menunjukkan 
kerelevenannya bagi semua orang hari ini; dan doa 
yang terkenal dari Nabi Ayub (as) memberikan 
penawar yang hakiki bagi semua yang tertimpa 
musibah.  

Koleksi The Rays (Sualar) memuatkan 
sejumlah bahagian yang utama dari Risale-i Nur. 
Antaranya ialah: Petanda yang Agung, yang 
menggambarkan kesaksian yang diartikulasikan 
oleh segenap alam ciptaan kepada Keperluan 
Kewujudan dan Kesatuan Allah, adalah ekspresi 
dari pemikiran reflektif yang menjadi landasan asas 
dari cara-gaya Risale-Nur.   

Risale-i-Nur merupakan koleksi tafsir al-
Qur'an yang dihasilkan oleh Said Nursi antara 1910 
dan 1950an. Tafsirnya tidak menurut urutan ayat 
sebagaimana dilakukan dalam tafsir-tafsir klasik, 
tatkala ia mengulas dan menafsirkan makna-
maknanya. Sebaliknya ia berbentuk tafsir tematik 
yang menangani keraguan yang melingkari doktrin 
dan prinsip-prinsip asas Islam. Koleksi ini terdiri 
daripada empat belas kitab. Tujuan pokoknya 
adalah untuk membawa kebangkitan agama di 
Turki. Koleksi ini termasuk analisis tentang sumber-
sumber Islam dan penafsiran semula teks bagi 
"mentaliti" di zaman Said Nursi. Meskipun 
demikian, ia bukan sepenuhnya tafsir, kerana ia 
memasukkan perenungan dan butiran tentang 

kehidupan dan penafsiran Said Nursi 
sendiri. Renungan dan butiran dari kehidupan dan 
penafsirannya ini membantu pembaca untuk 
mempelajari bagaimana mempraktikkan aktiviti 
seharian atas norma-norma al-Qur'an dan 
memasang al-Qur'an kepada situasi dan emosi 
kehidupan seseorang yang berbolak-balik. Dengan 
penulisan ini, Said Nursi membuka jalan yang baru, 
langsung kepada hakikat dan pengetahuan tentang 
Tuhan yang dia gambarkan sebagai jalan raya al-
Qur'an dan jalan para sahabat Nabi (saw) melalui 
"warisan kenabian", yang memperoleh bagi mereka 
yang mengikutinya "kepercayaan yang benar dan 
pasti". Nursi tidak menisbahkan penulisan itu 
kepada dirinya, sebaliknya mengklaim bahawa ia 
"lahir dari al-Qur'an sendiri" seperti "sinaran yang 
memancar dari kebenaran [nya]."  

Justeru, ketimbang dari menjadi komentar 
al-Qur'an yang menguraikan semua ayat-ayatnya 
mengajukan asbab dari penurunannya dan makna 
yang tampak dari perkataan dan kalimahnya, Risale-
i Nur adalah apa yang dikenal sebagai manevi tefsir, 
atau komentar yang menguraikan makna dari 
kebenaran al-Qur'an. Kerana terdapat pelbagai 
macam komentar. Ayat-ayat yang paling banyak 
diuraikan dalam Risale-i-Nur adalah yang terkait 
dengan kebenaran keimanan, seperti Nama-Nama 
Ilahi dan sifat dan pekerjaan Tuhan dalam alam 
semesta, kewujudan dan Kesatuan Tuhan, 
kebangkitan, kenabian, Ketentuan Ilahi atau takdir, 
dan kewajipan manusia dalam beribadah. Nursi 
menjelaskan bagaimana al-Qur'an menyapa semua 
manusia di setiap zaman mengikut tahap 
pemahaman dan pertumbuhan mereka.      

Risale-i Nur menjelaskan bahawa al-Qur'an 
mempunyai wajah yang melihat pada setiap zaman, 
dan wajahnya turut melihat pada zaman ini, 
mengajak manusia untuk memperhatikan alam dan 
merenungkan pekerjaan Tuhan di dalamnya; 
mengikuti metode ini, Nursi mengklaim bukti dan 
penjelasan bagi kebenaran keimanan. Dia 
menyamakan alam dengan buku, dan melihatnya 
dengan cara yang ditunjukkan oleh al-Qur'an, yaitu, 
'membaca'nya bagi maknanya, mempelajari Nama-
Nama dan sifat Tuhan dan kebenaran keimanan 
yang lain. Tujuan buku itu adalah untuk 
menggambarkan Pengarang dan Pembuatnya, 
kejadian menjadi bukti dan tanda kepada 
Penciptanya. Justeru, unsur penting dalam cara gaya 
Risale-i Nur adalah renungan atau kontemplasi 
(tafakkur), 'membaca' Buku Alam bagi 
meningkatkan pengetahuan tentang Tuhan dan 
memperoleh 'kepercayaan yang benar dan pasti" 
dalam semua kebenaran keimanan. Nursi 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

46 
 

memperlihatkan dasar-dasar Islam, seperti 
Kesatuan Tuhan, yang dicapai dengan cara ini 
adalah satu-satunya penjelasan yang rasional dan 
logik tentang alam, dan membuat perbandingan 
dengan falsafah Naturalis dan Materialis yang telah 
menggunakan penemuan sains tentang alam untuk 
menafikan kebenaran, menunjukkan konsep atas 
mana ia bersandar, seperti hukum kausal dan Tabii, 
sebagai tidak rasional dan secara logiknya tak 
masuk akal. Malah, jauh dari menyanggahi mereka, 
dalam menyingkapkan orde dan perjalanan alam, 
sains memperluas dan memperdalam pengetahuan 
tentang kebenaran keimanan. (Sukran Vahide, 
2005:4) 
 
Sumbangan pada Sejarah dan Peradaban  

Implikasi dari ajaran al-Qur’an dan hadith 
telah mengilhamkan pencerahan dan kebangunan 
yang bermakna kepada peradaban dunia. 
Kontribusi Islam kepada pencerahan dan renaisans 
di Eropah dari ajaran-ajarannya yang dikhutbahkan 
kepada masyarakat Eropah zaman pertengahan 
telah menariknya keluar dari zaman gelap. Karya-
karya cendekiawan Islam dan Barat mengakui 
bahawa tanpa sumbangan yang besar dari dunia 
Islam tidak mungkin tercetus Renaisans di Eropah. 
Selama hampir seribu tahun Islam dapat dihitung 
salah satu peradaban dunia yang terpenting yang 
merentas daerah geografi yang lebih luas daripada 
mana pun yang lain. Ia melenyapkan perbezaan 
sosial antara kelas dan suku, menjelaskan bahawa 
manusia harus menikmati limpahan anugerah bumi 
asalkan mereka tidak membelakangi moral dan 
etika, dan menyelamatkan ilmu pengetahuan yang 
mungkin hilang, jika bukan selamanya, ketika itu 
setidaknya untuk berabad. Kecerdasan ulamanya 
mencetuskan tradisi intelektual di Eropah dan 
selama lebih tujuh ratus tahun bahasanya, Arab, 
menjadi bahasa pengantar ilmu. Aneh justeru 
legasinya telantar sebahagian besarnya tidak 
diendahkan dan tertimbus dek zaman. (Ahmed 
Essa, Othman Ali, 2012:3) 

Kertas ini adalah percubaan tuntas untuk 
memperbaiki kekeliruan ini dan mengembalikan 
kebenaran sejarah tentang "zaman keemasan" yang 
mengantarkan renaisans Islam, dan sebagai produk 
sampingan dari Barat. Dengan melakukannya, ia 
memberi pandangan yang luas tentang pencapaian 
satu budaya yang berada di kemuncaknya yang 
dianggap model bagi kemajuan dan pembangunan 
manusia. Ia meninjau sejarah peradaban Islam dan 
pengaruhnya yang ekstensif kepada tamadun Barat, 
dan membahas sumbangan besarnya kepada 
sejarah pemikiran yang dipelopori oleh al-Ghazali, 

Ibn Rushd, al-Biruni, Ibn Tufayl, al-Farabi, Ibn Sina, 
al-Razi, Ibn al-Haytham, Jabir ibn Hayyan, 
Muhammad ibn Musa, Ibn Hazm, dan lainnya yang 
telah membawa pencerahan dan kebangkitan 
saintifik di Barat.  

Ini dalam upaya mengangkat warisan dan 
tradisi intelektualnya dan kesan yang 
dicetuskannya pada kebudayaan dan peradaban 
Barat, yang dapat memberikan pencerahan dan 
kefahaman yang mendalam tentang idealisme dan 
semangat perubahan dan mengilhamkan kesedaran 
dan kebangunan yang signifikan di dunia Islam.  

Peradaban Islam telah menghasilkan 
pencapaian yang besar dan legasi intelektual dari 
agama yang mentransformasi dunia. Membentang 
dalam daerah geografi yang lebih luas dari 
manapun yang lain, merentas hemisfera Timur dari 
Sepanyol dan Afrika Utara ke Timur Tengah dan 
Asia, ia membentuk sebuah kontinum antara dunia 
klasik dan renaisans Eropah. Umat Islam hari ini 
dalam posisi yang aneh dilihat melalui lensa yang 
kebanyakannya menggambarkan masyarakat Islam 
sebagai budaya yang terkebelakang. Catatan sejarah 
yang popular dipisahkan dari realiti sebenar yang 
didokumentasikan yang memperlihatkan bahawa 
peradaban Islam pada puncaknya adalah model bagi 
kemajuan dan pembangunan manusia. Banyak 
karya sama ada memperkecilkan atau sepenuhnya 
tidak memperhatikan keberadaan dan sumbangan 
seluruh peradaban Islam.  

Sumbangan Islam yang unggul kepada 
sains, seni dan budaya secara sistematik ditinjau 
dalam rencana ini, dengan pandangan yang rinci 
tentang panorama pengetahuan yang agung yang 
membentuk tapak asas dari visi agama-
kemanusiaan yang mengutamakan pembangunan 
intelek dan usaha kesarjanaan. Pencapaian 
peradaban Islam dan sumbangan yang positif 
kepada dunia dan renaisans Eropah tidak menerima 
pengiktirafan yang sewajarnya, mungkin oleh 
kurangnya penelitian yang relevan, kondisi dunia 
Islam kini yang tidak mengilhamkan, dan 
pendekatan Eropah-sentrik dalam diskusi akademik 
Barat. Kajian berhubung dengan peradaban Islam 
sampai saat ini berada dalam dua kategori induk. 
Aliran pertama dalam lingkungan akademia zaman 
moden menafikan peranan Islam yang menonjol 
dan meluas dalam khidmatnya kepada peradaban 
zaman pertengahan dan perkembangan selanjutnya 
di Barat.  

Aliran akademik yang kedua mengiktiraf 
sumbangan kaum Muslimin kepada perkembangan 
peradaban Islam dan Barat. Kaum cendekia ini telah 
menjalankan kerja lapangan yang trampil dan teliti 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

47 
 

dan membongkar sejumlah khazanah yang cukup 
besar dari abad pertengahan Islam. Para cendekia 
ini jelas bahawa renaisans dan peradaban Barat 
moden lebih banyak terhutang kepada peradaban 
Islam dari yang telah diakui. Mereka juga telah 
melihat bahawa peradaban Islam tidak bersifat 
dogmatik dalam hubungannya dengan bukan-Islam. 
Meskipun demikian, diskusi dari sekelompok 
sarjana Barat yang berorientasikan-politik 
menekankan pandangan ekstremis berikutan 
peristiwa 11 September 2001. Aliran yang 
berpengaruh ini dengan jelas meremehkan 
keterbukaan dan kekreatifan tamadun Islam 
sepanjang sejarah. Bacaan tentang Islam dan 
peradabannya ini mempertikai bahawa tidak ada 
kesederhanaan Islam, dan bahawa sejarah dan 
tradisi Islam hanya menawarkan ketaksuban, 
keganasan dan perang suci.  

Perspektif sejarah kertas ini menjelaskan 
kekeliruan dan ketempangan dalam bacaan tentang 
peradaban Islam ini, dan memperlihatkan 
bagaimana Islam sebagai agama dan perundangan 
negara sentiasa mengusahakan kewujudan-bersama 
yang damai dengan yang lain. Masyarakat Islam 
pada abad pertengahan mencari kesatuan dalam 
kepelbagaian dengan menerima sumbangan dari 
bukan-Islam, meminjam dengan bebasnya dari 
peradaban lampau, dan menggunakan pengetahuan 
ini untuk membina masyarakat yang progresif. 
Islam membina jambatan yang unik antara 
peradaban Timur dan Barat. Sarjana Islam 
menyelamatkan ilmu yang mungkin hilang selama 
berabad, dan menciptakan sesuatu yang baru setiap 
masa. Dalam ledakan kreativiti ini, umat Islam 
melakar sumbangan mereka sendiri kepada dunia 
sepanjang abad yang panjang. Kaum Muslim melihat 
pencarian ilmu sebagai tugas agama. Sumbangan ini 
lahir dari ciri agama yang unik yang memberi 
kehormatan dan kemuliaan kepada insan. 
Peradaban Islam melampaui sempadan dunia dan 
geografi dari Eropah ke Asia, dan kerananya 
mencapai kesatuan di kalangan beragam manusia.  

Kedudukan wanita meningkat dalam 
komunitinya. Cara hidup Islam bertanggungjawab 
bagi penciptaan peradaban Islam dalam semua 
pencapaian dan pengaruhnya. Namun gambaran 
dan penghakiman ahli sejarah Barat yang diambil 
dari teks sejak abad ketujuh ke atas, menyerang al-
Qur'an, Islam dan Nabi Muhammad (saw), mereka 
asyik dengan Yunani dan Rom dan perkembangan 
awal Kristian, meringkaskan period Islam dan 
membuat lompatan yang besar kepada Renaisans. 
Dalam penekanannya pada pengetahuan, Islam 
mulai mengisi jurang yang melebar di dunia pada 

abad ke-7. Tamadun yang utama telah melemah, 
dan Eropah berada dalam Zaman Kegelapan, 
sementara perluasan geografi Islam diimbangi 
dengan semangat intelektual dan budaya. Al-Qur'an 
terbukti sebagai penggerak yang penting kepada 
pengetahuan, perkataan 'ilm tercantum dalam al-
Qur'an sekitar 750 kali, salah satu dari hitungan 
perkataan yang tertinggi dalam teks dan antara 
yang paling banyak terulang dalam hadith. 
Kepentingan yang besar dari bahasa Arab klasik, 
asas linguistik bagi Islam dan peradabannya, 
menuntut lebih penekanan dari yang diterimanya di 
Barat.  

Tatkala Zaman Pertengahan Eropah, bahasa 
Arab mendominasi dunia Islam dan diperkenalkan 
di Eropah, digunakan di sebahagian universiti 
Eropah sehingga bahasa Latin menggantikannya. 
Kamus dan asas nahu Arab juga berfungsi sebagai 
sumber filologi Yahudi. Hampir sejak kelahirannya, 
masyarakat Islam menganggap kemampuan 
membaca sebagai satu keperluannya yang utama, 
dan mendirikan sekolah dari semua jenis, 
sementara di Eropah kecelikan huruf adalah 
monopoli kaum pendeta. Ini adalah masyarakat 
yang unik dengan fokus yang meluas terhadap 
keaksaraan. Dalam abad-abad terawalnya, sarjana 
Islam kuat meyakini bahawa ketekunan usaha, ilmu 
dan ketaqwaan memperbaiki kehidupan dunia dan 
akhirat. Pengetahuan ditekankan dalam al-Qur'an 
dan dengan ajaran dan praktik Nabi Muhammad 
(saw) dan khalifah-khalifahnya yang terdekat. 
Masyarakat Islam pertama adalah masyarakat 
pembaharu, di dalamnya kaum Muslimin merubah 
cara hidup mereka sebagai merespon wahyu al-
Qur'an dan tindak-tanduk Nabi (saw). Unsur-unsur 
ini mempengaruhi semua lapangan kehidupan. 
Contohnya, al-Qur'an menekankan kepentingan 
bekerja keras selaras dengan alam dan menikmati 
keindahan dunia Tuhan. Islam juga mengurniakan 
manusia status yang tinggi ketimbang dari dosa asal 
atau penjelmaan semula. Al-Qur'an 
menggambarkan raga manusia sebagai keajaiban 
yang dapat memperoleh sifat ketuhanan.  

Visi Nabi (saw) memandu peradaban baru 
ini dan jihad, atau berjuang ke arah matlamat yang 
bermanfaat, adalah alat untuk mencapainya. Masjid 
menjadi pusat bagi masyarakat, pendidikan, dan 
pemerintahan, dan sistem percukaian dan amal 
jariah Islam dibangunkan untuk mendukung 
golongan miskin. Dalam satu abad dari kedatangan 
Islam, kaum Muslim telah mencapai Afrika Utara 
dan Sepanyol dalam satu jurusan dan China dan 
Indonesia dalam jurusan yang lain, menggembling 
sejumlah pemeluk agama yang mengagumkan. 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

48 
 

Umat Islam merespon terhadap musuh mereka 
dengan keghairahan yang luar biasa, mengingat 
mereka sering diatasi oleh peradaban yang lebih 
mapan.  

Suatu yang signifikan bagi masa depan 
dunia Islam ialah bagaimana masyarakat yang 
cenderung berdamai bersikap terhadap umat Islam. 
Yahudi dan banyak kaum Kristian mengalu-alukan 
mereka lantaran penganiayaan yang mereka 
tanggung dari kaum Bizantin. Dan dalam 
pemerintahan mereka, umat Islam bersifat adil, 
kerana Nabi (saw) mengingatkan mereka untuk 
"bersikap lemah lembut kepada penduduk" dari 
negara lain. Tentera mereka tidak menduduki kota 
tetapi membina kem perkhemahan dan pertahanan 
militer di sekitarnya, sebahagiannya menjadi kota-
kota dengan sendirinya seperti Kaherah. Baghdad 
diwujudkan bagi pengembangan pengetahuan dan 
menjadi ibu kota intelektual Islam yang pertama. 
Tiga daripada empat pendiri mazhab fiqh Islam 
menetap dan bekerja di sana, dan Baghdad menjadi 
pusat pemerintahan khalifah Abbasiyah, dinasti 
paling lama memerintah dalam sejarah Islam, yang 
kota dan perpustakaannya dimusnahkan bangsa 
Mongol pada 1258. Kendati pandangan bahawa 
Islam tersebar dengan pedang, umat Islam adalah 
kelompok minoriti di negara-negara di bawah 
pemerintahannya, seperti Iran, Iraq, Mesir, Tunisia, 
dan Sepanyol, pemerintah Islam tidak mengganggu 
kaum Yahudi dan Kristian yang hidup di bawah 
kekuasaannya. Banyak pemelukan Islam berlaku 
lebih dari satu abad setelah penaklukan. Islam 
tersebar ke Indonesia, negara Islam terbesar di 
dunia, tanpa peperangan maupun penaklukan 
sebaliknya melalui kaum pedagang dan sufi.    

Dunia Islam berkembang malah lebih jauh 
tatkala empayar Islam dengan pantas menguasai 
sepenuhnya lautan. Selama berabad, orang-orang 
Arab belayar dalam perahu dan kapal dan 
mengangkut barang dagangan dari pelabuhan ke 
pelabuhan. Umat Islam membina kemahiran 
pelayaran mereka dan menambah kemudi, yang 
Barat temui semasa perang Salib, dan kemudiannya 
memperbaiki astrolabe, yang mereka dapatkan dari 
Yunani. Mereka turut memperoleh jarum magnetik 
dari orang China dan mencipta kompas. Pedagang 
dan pelaut Islam yang belayar ke seluruh dunia 
menghasilkan sumbangan yang lain kepada 
geografi: travelog dan catatan perjalanan, juga 
disumbangkan oleh puak Yahudi dan Kristian yang 
belayar ke negara Islam. Sementara itu penaklukan 
Islam berterusan ke Asia: India, selatan Rusia, dan 
Barat Daya China. Umat Islam mencipta sistem pos 
untuk berkomunikasi dengan kawasan daerah yang 

lebih jauh ini, dan memperbaikinya semasa 
pemerintahan Abbasiyah dengan Baghdad sebagai 
pusatnya. Kemaraan dan penerokaan itu selaras 
dengan ayat-ayat al-Qur'an dan hadith. Kemana jua 
ia mengadu untung, Islam menciptakan lingkungan 
kehidupan sivil. Pengaruh umat Islam dilihat di 
berbagai kota dan sekeliling dunia. Daerah 
penggembalaan di sepanjang Asia Tengah menjadi 
wilayah Islam tersebab kehampirannya kepada 
laluan perdagangan. Masyarakat Asia Tengah dan 
sufi menyiarkan Islam kepada mereka yang tinggal 
jauh dari laluan ini, sehingga agamanya tersebar ke 
Utara dan Timur. (Ahmed Essa, Othman Ali, 
2012:20). 
 

4. SIMPULAN 

Dari pembahasan tersebut dapat dirumuskan 
intisari dan pemahaman asas tentang ajaran-ajaran 
al-Qur’an dan hadith dan kepentingan sejarahnya 
serta fungsinya yang historik dan signifikan dalam 
kehidupan. Kepentingan ini telah mengilhamkan 
kesedaran tentang tanggungjawab sejarah yang 
dipegangnya dalam mencorakkan nilai dan 
pemahaman tauhid yang perenial dan universal - 
keyakinan yang dibentuk berdasarkan pandangan 
dan semangat al-Qur’an dan hadith tentang realiti 
dan falsafah hidup yang mendasar. Lebih jauh ia 
mencorakkan pandangan hidup yang ideal tentang 
pemikiran dan ide ketuhanan dan metafizik serta 
nilai-nilai sejarah yang menumbuhkan keinsafan 
terhadap tanggungjawab sosio-etika, budaya, 
intelek, dan moral. Akhirnya, tumpuannya yang 
paling krusial dan fundamental adalah dalam 
membentuk hubungannya yang praktis dengan 
masyarakat dan tatanan hukum yang luas dan 
realisasi pemahamannya dalam lingkungan 
kemanusiaan dan tatanan budaya dan orde dunia 
yang berkembang. 

 
5. DAFTAR PUSTAKA 

 
AbuSulayman, A.H. (1994). Islamization: reforming 

contemporary knowledge. Herndon: 
International Institute of Islamic Thought. 

AbuSulayman, AbdulHamid. (1994). Azmah al-‘Aql 
al-Muslim, Rifyal Ka‘bah (terj.). Jakarta: Media 
Da‘wah. 

AbuSulayman, A. AbdulHamid. (2011). The Qur’anic 
Worldview: A Springboard for Cultural Reform. 
Herndon: The International Institute of 
Islamic Thought.  

Ahmed Essa, Othman Ali. (2012) Studies in Islamic 
civilization: the Muslim contribution to the 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 14, No. 1, Bulan Juni Tahun 2023 hlm. 38-49 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

49 
 

renaissance. Herndon: International Institute 
of Islamic Thought. 

Al-Alusi al-Kabir, Shihab al-Din Mahmud ibn ‘Abd 
Allah Shukri. (t.t.). Ruh al-Ma'ani fi Tafsir al-
Qur'an al-'Azim wa'l Sab' al-Mathani. Bayrut: 
Idarat al-Tiba‘ah al-Muniriyah. 

Al-Attas, S. M. N. (2013). Islam: the concept of 
religion and the foundation of ethics and 
morality. Kuala Lumpur: IBFIM. 

Al-Faruqi, I. R. (1981). The Hijrah: the necessity of its 
iqamat or vergegenwartigung. Kuala Lumpur: 
Muslim Youth Movement of Malaysia. 

Al-Faruqi, I. R. (2012). Islam: religion, practice, 
culture and world order. Herndon: 
International Institute of Islamic Thought. 

Al-Faruqi, I. R.; Al-Faruqi, L.L. (2014). The Qur’an 
and the Sunnah. London & Washington: 
International Institute of Islamic Thought. 

Al-Nadwiy, Abul Hasan Aliy Al-Hasany. (1983). 
Kerugian apa yang diderita dunia akibat 
kemerosotan kaum Muslimin, Bey Arifin, 
Yunus Ali Al-Muhdlar (terj.). Bandung: Pt. Al-
Ma‘arif. 

Bediuzzaman Said Nursi. (2008). Risale-i Nur 
Collection, Sukran Vahide (tr.). Istanbul: 
Sozler Publications A.S. 

Hamka. (2005). Khutbah pilihan Buya Hamka 
(jum’at, Idul Fitri, dan Idul Adha). Jakarta: 
Pustaka Panjimas. 

Hamka. (2015). Tafsir al-Azhar. Jakarta: Gema 
Insani. 

Hassan, M. K. (2013). Malay intelligentsia’s quest for 
an Islamic University and the future of 
“Islamisation of human knowledge” in 
International Islamic University Malaysia. 
Dalam Zaleha Kamaruddin, Abdul Rashid 
Moten (Eds.), IIUM the premier global Islamic 
University. Kuala Lumpur: IIUM Press, 23-45. 

Hassan, M. Kamal. (2014). The necessity of knowing 
and understanding the cosmos, nature and 
man from the worldview of the Qur’an: an 
epistemological alternative to the modern 
secular framework of science. Keynote 
address, International Conference on 
Developing Synergies between Islam and 
Science and Technology for Mankind’s 
Benefit, IAIS, Kuala Lumpur.  

Ibrahim, Anwar. (1993). Muslim ummah: vision and 
hope. Intellectual Discourse, 1 (1), 5-8. 

Ibrahim, Ahmad. (1994). Superiority of the Islamic 
system of justice. IIUM Law Journal 4 (1). 

J.A.C. Brown. (2009). Hadith: Muhammad’s legacy in 
the medieval and modern world. London: 
Oneworld. 

Rahman, F. (1965). Islamic methodology in history. 
Karachi: Central Institute of Islamic Research.  

Rahman, F. (1966). The Status of the Individual in 
Islam. Islamic Studies, Vol. 5, No. 4 
(December), 319-330. 

Qardlawi, Muhammad Yusuf. (2023). Prinsip 
berinteraksi dengan lingkungan dalam 
perspektif al-Qur’an dan Hadis. Jurnal Studi 
Ilmu Quran dan Hadis (SIQAH), 1 (Maret, 1), 
81-94. 

Schacht, Joseph. (1950). The origins of 
Muhammadan jurisprudence. Oxford: 
Clarendon Press. 

Shah, Mustafa, ed. (2009). The hadith: critical 
concepts in Islamic studies. London and New 
York: Routledge. 

 Vahide, Sukran (2005). Islam in modern Turkey: an 
intellectual biography of Bediuzzaman Said 
Nursi. New York: State University of New 
York Press. 

 
 


