
Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 15, No. 2, Bulan Desember Tahun 2024, hlm. 14-19 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

14 
 

DINAMIKA PENGARUH RATU JIN DWI ANJANI SEBAGAI TOKOH PEREMPUAN 
SUCI DI GUNUNG RINJANI LOMBOK: KAJIAN EKOFEMINIS PADA ORGANISASI 

NAHDATUL WATHAN  
 

Fadhilatillaili Arianingsih 
Interdisciplinary Islamic Studies UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, fadhilaarianingsih@gmail.com. 

 
 

Abstrak  
 

Artikel ini secara khusus akan membahas tentang relasi perempuan dan alam yang 
ditinjau secara etnografis pada sosok perempuan suci Ratu Jin Dewi Anjani yang 
memerintah Lombok dari gunung Rinjani. Ratu Dwi Anjani merupakan representasi 
dari agensi perempuan pribumi Sasak Lombok yang membentuk pengalaman mistik 
dan sakral dalam memberikan makna kehidupan yang komperhensif antara gender dan 
pemeliharaan dewi. Tujuan penelian ini adalah untuk mengetahui hubungan feminim 
sosok suci Ratu Roh Jin Dewi Anjani yang memimpin dan membentuk spiritualitas para 
perempuan dalam organisasi Nahdatul Wathan. Metode penelitian ini adalah 
pendekatan analisis data kualitatif dengan studi pustaka (Library research). Hasil 
penelitian ini menunjukkan bahwa Ratu Jin Dewi Anjani merupakan sosok perempuan 
yang disakralkan dan berperan penting dalam membentuk persepsi masyarakat 
Lombok tentang hubungan antara manusia dan lingkungan alam. Kehadirannya 
menciptakan dinamika spiritual yang terorganisir dalam organisasi Nahdatul Wathan 
yang merupakan organisasi Islam terbesar dan berpengaruh di Lombok sebagai 
representasi dari semangat ekofeminis untuk menjaga dan merawat alam  lingkungan, 
kehidupan sosial masyarakat, politisasi dan religious-gender.  
 

Kata kunci: Ratu Dwi Anjani, Ekofeminis, Nahdatul Wathan, Lombok. 

 
 

1. PENDAHULUAN  

Pulau Lombok merupakan sebuah pulau yang 
terletak di provinsi Nusa Tenggara barat dengan 
luas wilayah mencapai 5.435 km2. Mayortitas 
penduduknya terdiri dari penduduk asli suku 
Sasak yang menganut Agama Islam. Organisasi 
keagamaan terbesar di Lombok adalah Nahdlatul 
Wathan (NW). Organisasi ini merupakan 
organisasi kemasyarakatan Islam terbesar di 
Pulau Lombok sekaligus menjadi organisasi yang 
banyak mendirikan lembaga pendidikan Islam 
dengan berbagai level dari tingkat terendah 
hingga perguruan tinggi. Selain itu, Pulau 
Lombok juga dikenal dengan keindahan alam 
dan warisan spiritualnya yang mendalam 
termasuk didalamnya terdapat Gunung Rinjani.  
Masyarakat Lombok menyakini bahwa Gunung 
Rinjani memiliki dimensi kesakralan yang 

menggambarkan keseimbangan harmonis antara 
kepercayaan agama dan perlindungan alam. Hal 
ini berkaitan dengan keberadaan sosok tokoh 
sentral Ratu Dwi Anjani yang diyakini sebagai 
perempuan sakral yang berhubungan langsung 
dengan spiritualitas antara perempuan, alam 
semesta serta menjadi acuan dalam praktek 
keagamaan organisasi Nahdatul Wathan yang 
dianggap sebagai organisasi terbesar di Lombok. 

Dalam komunitas petani muslim Di 
Indonesia sebagaimana berlaku pada dinasti-
dinasti bersejarah seperti di Sumatra, Kesultanan 
Yogyakarta dan Kesultanan Surakarta di Jawa 
Tengah memiliki sebuah sistem kepercayaan 
kepada makhluk halus dan roh yang 
kehadirannya diyakini dapat menciptakan 
dinamika spiritual dan keseimbangan yang 
harmonis antara kepercayaan agama dan 
perlindungan alam. Misalnya, Roh Ibu, Dewi Padi 

mailto:fadhilaarianingsih@gmail.com


Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 15, No. 2, Bulan Desember Tahun 2024, hlm. 14-19 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

15 
 

yang diyakini berperan penting dalam 
memberikan perapian, kemakmuran, ketahanan 
pangan untuk kehidupan maupun dalam 
kesejahteraan masyarakat. Para Ratu Roh (juga 
dikenal sebagai Dewi) memainkan peran dalam 
dunia 'mitos' yang tidak terlihat dari alam abadi 
dengan mengangkat diri mereka sebagai 
penguasa raja dan pemimpin manusia. Dalam 
konteks ini, keterlibatan Ratu Jin Dwi Anjani di 
Gunung Rinjani Lombok menjadikannya penting 
dalam mengaktualisasikan narasi yang memberi 
makna pada dinamika spiritual dan 
perlindungan alam. Hal ini diperkuat juga oleh 
mitos asal Sasak “Tembang Doyan Neda” yang 
menceritakan bagaimana Dewi Anjani sebagai 
Sang Pencipta yang memberikan kehidupan 
kepada manusia pertama di Lombok dari dua 
puluh pasangan jin kerajaan.  

Pembahasan-pembahasan tentang relasi 
perempuan dan alam dikalangan para feminisme 
selalu menjadi kajian yang mendudukkan 
analisis gender sebagai upaya kerusakan 
lingkungan maupun upaya penyelamatannya. 
Peryataan ini berangkat dari sebuah wacana 
yang sering dirujuk dalam menjelaskan 
ekofeminisme. Argumentasi diatas menunjukkan 
bahwa kualitas feminisme perempuan memiliki 
hubungan afektif dengan sifat simpatik, 
memelihara, kooperatif, dan altruistik yang 
membuatnya dianggap lebih bertanggung jawab 
terhadap lingkungannya dibanding dengan laki-
laki. Walaupun demikian hubungan antara 
perempuan dan alam ini seringkali mengundang 
berbagai argumentasi yang berbeda dan tidak 
jarang saling berseberangan (Ayom Mratita 
Purbandani & Mahaswa, 2022, hlm. 227). Jadi 
berdasarkan pemaparan diatas, permasalahan 
yang dibahas pada artikel ini adalah bagaimana 
tokoh perempuan suci yang dikenal dengan Ratu 
Dwi Anjani oleh masyarakat Lombok sebagai 
representasi dari semangat ekofeminis melalui 
‘feminin pribumi” dalam menjaga dan merawat 
alam, kehidupan sosial masyarakat, politisasi 
serta religious-gender yang terorganisatoris 
pada organisasi Nahdatul Wathan.  
Menurut Smith (2014) perempuan suci di 
organisasi Nahdatul Wathan memiliki 
kedudukan tinggi. Ia mengamati terdapatnya 
etnografi feminis mengenai hubungan timbal 
balik antara dewa perempuan, orang suci, 
gender dan islam di Lombok secara umum. 
Sebagai organisasi terbesar di Lombok, Nahdatul 

Wathan memiliki praktik sufistik yang dikenal 
dengan Tarekat Sufi Hizib Nahdlatul Wathan.  

Terdapat dua kitab dalam Hizib Nahdatul 
Wathan yang dalam kitab tersebut terdapat dua 
urutan yang bersifat gender. Pertama, kitab laki-
laki yang mewakili madrasah putra (Banin) dan 
yang kedua untuk perempuan yang mewakili 
madrasah Putri (Banat). Kedua Hizib tersebut 
sebenarnya sama. Namun laki-laki tidak 
diperbolehkan membaca do’a diawal karena 
dituju untuk dibaca khusus oleh perempuan. 
Sedangkan Hizib laki-laki boleh dibaca oleh 
siapapun.  

Otoritas Dwi Anjani dalam wirid Nahdatul 
Wathan tertuang dalam Hizib perempuan (banat) 
ditandai dengan keberadaan tokoh spiritual putri 
Maulana Syeikh yakni Ummi Raihanun yang 
memiliki tingkat kesucian, kesetian dan 
kepatuhan pada Dwi Anjani dan kepatuhan pada 
ayahnya. Keyakinan sakral ini menjadi pola 
kehidupan kehidupan masyarakat Sasak Lombok 
yang menunjukkan adanya jenis kekuatan 
feminin yang menekankan Islam pada kesucian 
dan pembatasan seksual perempuan suci di 
organisasi Nahdatul Wathan. Sifat inilah yang 
kemudian dapat menghubungkan Dewi Anjani 
sebagai roh perempuan suci yang hanya bisa 
dihubungkan dengan perempuan suci dalam 
kosmologi sufi Nahdlatul Wathan.   

 
2. METODE PENELITIAN 

Metode kajian dalam penelitian ini merujuk pada 
pendekatan kualitatif secara filosofis dan studi 
pustaka. Kalimat-kalimat yang menggambarkan 
tentang tema data penelitian ini adalah hal-hal 
yang berkaitan dengan hubungan alam dan 
perempuan suci di organisasi Nahdatul Wathan 
serta dinamika pengaruh ratu jin Dwi Anjani 
sebagai tokoh perempuan suci di gunung Rinjani 
Lombok. Menurut Warren bahwa perempuan 
mempunyai kedekatan dan keterkaitan penting 
dengan alam yang terjadi karena sifat 
feminimnya. Dalam hal ini, Hasil pendekatan yang 
merupakan tahap klasifikasi pendataan yang 
diambil dari penelitian ini adalah keterkaitan 
penting antara perempuan dan alam serta teori 
dan praktik feminis dengan memasukkan 
perspekatif ekologi. 
 
 
 
 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 15, No. 2, Bulan Desember Tahun 2024, hlm. 14-19 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

16 
 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

a. Gambaran Umum Tentang Organisasi 
Nahdatul Wathan Di Lombok Dan 
Tarekat Hizib Nahdatul Wathan 

Nahdatul wathan merupakan 
organisasi terbesar paling berpengaruh 
dan memiliki kekuatan besar dalam politik 
dan sosial masyarakat di pulau Lombok. 
Tokoh ulama atau tuan guru (dalam 
sebutan orang sasak) adalah H. Zainuddin 
Abdul Madjid sebagai penggagas atau 
pendiri organisasi Nahdatul Wathan. 
Beliau memiliki dua orang anak 
perempuan dan tidak memiliki anak laki-
laki. Tuan Guru Haji Zainuddin Abdul 
Madjid (Maulana Syeikh) lahir di Lombok 
Timur pada tahun 1898.  Pada tahun 
1900an ia memulai studi Panjang di 
Makkah dan memperoleh prestasi 
akademik yang cemerlang. Setelah 
menyelesaikan studinya di Mekkah 
Maulana Syeikh atau Tuan Guru Zainuddin 
Abdul Madjid kembali ke Lombok dengan 
spirit dakwah yang tangguh dan 
mendirikan organisasi Nahdatul Wathan. 
Dalam praktik keagamaan yang dilakukan 
oleh organisasi Nahdatul Wathan terdapat 
sebuah praktek sufi yang disebutnya 
sebagai tarekat Hijib Nahdatul Wathan. 
Tarekat ini didirikan oleh Maulana Syeikh 
pada tahun 1964. Beberapa studi literatur 
mendeskripsikan bahwa tarekat ini 
didirikan setelah Maulana Syeikh 
menerima petunjuk ilahi melalui wali dan 
nabi Khidir ketika ia sedang berziarah di 
makam Nabi Muhammad (Hadi 2010). 
Hizib Nahdlatul Wathan disebut sebagai 
tarekat terakhir didunia (tarekat akhir 
zaman) karena klaimnya lebih sesuai 
dengan gaya hidup modern dibandingkan 
dengan praktik salat dan pengajian yang 
berat dari tarekat sufi tradisional 
(Baharuddin dan Rasmianto 2004; Hadi 
2010).  

 Terdapat dua kitab dalam Hizib 
Nahdatul Wathan yang dalam kitab 
tersebut terdapat dua urutan yang bersifat 
gender. Pertama kitab laki-laki yang 
mewakili madrasah putra (Banin) dan 
yang kedua untuk perempuan yang 
mewakili madrasah Putri (Banat). Kedua 
Hizib tersebut sebenarnya sama namun 

laki-laki tidak diperbolehkan membaca do’a 
diawal karena dituju untuk dibaca khusus 
oleh perempuan. Sedangkan Hizib laki-laki 
boleh dibaca oeh siapapun.  

 Otoritas Dwi Anjani dalam wirid 
Nahdatul Wathan tertuang dalam Hizib 
perempuan (banat) Nahdatul Wathan, 
dimana tokoh spiritualnya adalah putri 
Maulana Syeikh yakni Ummi Raihanun yang 
dianggap memiliki tingkat kesucian 
berdasarkan kesetiannya pada Dwi Anjani 
dan kepatuhan pada ayahnya. Keyakinan 
sakral ini menjadi pola kehidupan 
kehidupan masyarakat Sasak Lombok yang 
menunjukkan adanya jenis kekuatan 
feminin.  

 
b. Dwi Anjani dalam Mitos Ratu Jin Islam 

Sebagai Penguasa Pulau Lombok 
Mitos mengenai asal usul yang 

berpusat pada perempuan suci dan 
pentingnya ratu Dwi Anjani dalam urusan 
Lombok merupakan simbol-simbol feminin 
dan keibuan yang menunjukkan adanya 
peran integral dari feminin dalam 
kehidupan masyarakat Sasak, baik yang 
terlihat maupun tak tertihat. Istilah mitos 
merujuk pada pandangan Barthes (2013: 
151-154)   yang menjelaskan bahwa mitos 
suatu bentuk pesan, tuturan, dan atau 
sistem komuniasi yang keberadaannya 
dituntut untuk diyakini kebenarannya 
tetapi tidak dapat dibuktikan serta bukan 
konsep atau ide tetapi merupakan suatu 
cara pemberian arti. Mitologi mengenai 
Ratu Jin Dwi Anjani pada konteks Indonesia 
dan Lombok khususnya, menempatkan 
Ratu roh dan Dewi lainnya memainkan 
peran penting dalam masyarakat Islam 
kontemporer. Dwi Anjani dalam konteks 
masyarakat Sasak diposisikan sebagai 
tokoh Ratu Jin (Ghaib) dan sebagai ‘ibu’ 
mayarakat yang memerintah dari 
keabadian gunung Rinjani. Dialah yang 
memiliki kekuatan untuk menghidupkan 
kembali raja dengan ‘air kehidupan’ 
miliknya seperti danau suci yang terletak di 
Gunung Rinjani dengan bantuan burung-
burung setianya (Ratu Dwi Anjani memiliki 
pasangan burung jantan-betina ajaib). 
Melalui wujud ‘air’ miliknya, ia merupakan 
bagian integral dari ritual pertanian padi 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 15, No. 2, Bulan Desember Tahun 2024, hlm. 14-19 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

17 
 

dan kehidupan secara umum, 
menempatkannya di alam yang sangat 
abadi dan berkuasa dengan nasib manusia 
di tangannya (Herman dkk, 1990).  

Mitos tentang Ratu Jin Dewi Anjani 
pada masyarakat Sasak tidak dapat 
dilepaskan dengan analisis tasawuf 
Nahdatul Wathan. Mitologi Dwi Anjani 
justru memberikan pintu masuk pada 
bentuk-bentuk kekuasaan feminin pribumi 
dimana tasawuf disini dipraktikkan dalam 
kaitannya dengan tokoh-tokoh kosmik 
feminin. Dalam tarekat sufi Nahdatul 
Wathan Ummi Raehanun sebagai putri 
pendiri organisasi Nahdatul Wathan 
merupakan perempuan suci (yang 
meneruskan kepemimpinan ayahnya 
setelah meninggal) dan merupakan 
representasi dari Ratu Dwi Anjani. Dengan 
kata lain tarekat sufi Nahdatul Wathan 
dipandang eksistensinya dengan seberapa 
kuat peranannya menampilkan Dwi Anjani 
dalam praksis kehidupannya sebagai 
mursida dan perempuan suci. Dalam hal 
ini putri Maulana Syaikh, bukan saja 
mewarisi kepemimpinan, namun juga 
kesetiaan Ratu Dwi Anjani sebagai 
penguasa Organisasi Nahdatul Wathan. 

Dalam pembahasan ini analisis 
mengenai ‘feminin pribumi’ memberikan 
jalan masuk ke ranah mistis dengan 
otoritas feminin yang hidup berdampingan 
dengan hierarki masyarakat muslim. Para 
ahli sufi pada tarekat Nahdatul Wathan 
disebut juga dengan ahli wirid. Perempuan 
yang ahli wirid mendapatkan seruan 
untuk mengabdi kepada masyarakat. Hal 
demikian karena setiap perempuan suci 
dan ahli wirid memiliki ilmu untuk 
melakukan komunikasi dan interaksi 
dengan para wali (Dwi Anjani) di alam 
alam ghaib. Sebagai contoh, dalam hal 
pengobatan non-medis masyarakat Sasak 
mempraktikkannya dengan berobat 
kepada mereka (ahli wirid) maupun para 
sufi perempuan yang menggunakan dzikir 
dan doa’doa. Dengan demikian dalam 
tarekat Nahdatul Wathan diajarkan bahwa 
setiap orang harus menjadi feminim untuk 
mendapatkan petunjuk dalam hidup. 
Praktik-praktik tersebut dilakukan sebagai 
bentuk pendekatan manusia untuk menuju 

Ilah (Tuhan). Lebih lanjut karena Tuhan 
dalam tradisi sufistik merupakan sifat 
feminim dan hanya bisa didekati dengan 
sifat feminim. 

Oleh karena itu, konsep ekofeminis 
terkait dengan hubungan relasi perempuan 
dan alam yang diajarkan dalam tarekat 
Nahdatul Wathan merupakan bagian dari 
spirit penjagaan lingkungan yang 
mempunyai sifat keindahan sebagaimana 
feminim. Jika manusia menonjolkan 
maskulinitas pada kehidupan maka alam 
akan rusak dan membuat hubungan 
manusia dengan Tuhan menjadi terbatas.  

c. Tasawuf Sasak: Perempuan Suci Sebagai 
Kekuatan Rahim Nahdatul Wathan 

Organisasi Nahdatul Wathan 
memiliki sebuah praktik keagamaan atau 
tarekat yang memiliki dimensi yang kuat 
dan dikenal dengan istilah Tasawuf Sasak. 
Dalam praktiknya, para sufi Nahdatul 
Wathan menjunjung tinggi nilai-nilai moral 
kebudayaan yang luhur dan suci sehingga 
dalam wiridnya memuat pemujaan 
terhadap alam mistik sebagai simbol 
kekuatan. Tasawuf Sasak dianggap sebagai 
bentuk kekuatan spiritual dalam tubuh 
organisasi Nahdatul Wathan karena 
ditopang oleh ‘feminin pribumi’ yang 
memiliki dimensi kuat dalam melindungi 
alam. Sosok perempuan suci seperti 
Rabiatul Adawiyah dan Ratu Dwi Anjani 
diyakini sebagai simbol kekuatan yang 
diyakini menduduki majelis para wali yang 
terletak di masjid suci Agung Rinjani 
Lombok. Dalam tarekat sufi Nahdatul 
Wathan dikenal dengan nama Tarekat Hizib 
Nahdatul Wathan. Tarekat tersebut 
berbeda dengan tarekat tradisional pada 
umumnya karena nama dalam tarekat 
Nahdatul Wathan bukanlah nama 
mursyid/Syeikh laki-laki sebagaimana 
nama dalam tarekat adat namun justru 
perempuan yang ditawarkan memimpin 
tarekat serta memfasilitasi tindakan suci. 
Para ahli sufi pada tarekat Nahdatul 
Wathan juga disebut sebagai ahli wirid. 
Perempuan yang ahli wirid mendapatkan 
seruan untuk mengabdi kepada masyarakat 
karena dianggap sebagai perempuan suci. 
Perempuan suci dalam tarekat sufi 
diorganisasi Nahdatul Wathan dianggap 



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 15, No. 2, Bulan Desember Tahun 2024, hlm. 14-19 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

18 
 

sebagai seseorang yang memiliki ilmu 
untuk melakukan komunikasi dan 
interaksi dengan para wali (Dwi Anjani) di 
alam alam ghaib. Karena itu praktik 
pengobatan spiritual dan pendekatan 
kepada alam hanya bisa dilakukan dengan 
menjadi feminim terlebih dahulu.  

Mitos tentang Ratu Jin Dewi Anjani 
pada masyarakat Sasak memiliki 
keterkaitan hubungannya dengan analisis 
tasawuf Nahdatul Wathan. Mitologi Dwi 
Anjani justru memberikan pintu masuk 
pada bentuk-bentuk kekuasaan feminin 
pribumi dimana tasawuf disini 
dipraktikkan dalam kaitannya dengan 
tokoh-tokoh kosmik feminin. Dalam 
tarekat sufi Nahdatul Wathan Ummi 
Raehanun sebagai putri pendiri organisasi 
Nahdatul Wathan merupakan perempuan 
dan merupakan representasi dari Ratu 
Dwi Anjani.  Tarekat sufi Nahdatul Wathan 
dipandang dari seberapa kuat dan dalam 
Dwi Anjani ditampilkan dalam praksis 
kehidupannya seorang mursida dan 
perempuan suci. Dalam hal ini putri 
pendiri organisasi Nahdatul Wathan 
(Ummi Raehanun) bukan saja mewarisi 
kepemimpinan namun juga kesetiaan 
kepada Ratu Dwi Anjani sebagai penguasa 
Organisasi Nahdatul Wathan. 

Masyarakat Lombok meyakini 
bahwa dalam tubuh perempuan terdapat 
sumber kehidupan spiritual yang lebih 
tinggi dibandingkan dengan laki-laki 
karena terdapatnya Rahim dalam tubuh 
perempuan. Sebagai contoh perempuan 
atau seorang ibu yang berdo’a cenderung 
do’anya dianggap keramat dan sakral. Hal 
tersebut karena jiwa feminim keibuan 
seperti melindungi, merawat dan 
mengasihi cenderung lebih dekat 
hubungannya dengan sifat-sifat Tuhan 
(Allah). Dalam praktiknya kekuatan 
feminin mengenai interaksi Rahim (tubuh 
perempuan) dan wirid (spiritual) pada 
pemujaan Dwi Anjani terdapat pada 
perempuan-perempuan sufi Nahdatul 
Wathan yang tinggi secara tarekat dan 
wirid spiritualnya yang dianggap sebagai 
penjaga dari serangan dunia ‘ilmu hitam’ 
yang berbahaya (Smith 2012). Ummi 
Raehanun misalnya yang merupakan 

‘perwujudan’ perempuan suci sosok Dwi 
Anjani yang bijaksana, secara tidak 
langsung bersinggungan dengan gagasan 
adat, Islam, dan Hindu. Pangkatnya yang 
mulia sebagai perempuan suci dan kuat 
wiridnya menjadi benteng dalam 
pertahanan. Perwujudan tersebut 
diekspresikan dalam bahasa Sasak sebagai 
nine sakti yang diartikan sebagai 
perempuan sakti yang keberadaannya 
merupakan bagian dari perlindungan dan 
kekuatan feminim. Selain itu, kepercayaan 
mistis yang terkait dengan rahim dan 
bentuk asli kekuatan feminin dieskpresikan 
dalam praktik budaya yang lebih luas dan 
melibatkan tubuh seorang wanita. Sebagai 
contoh, seorang wanita yang 
memperlihatkan vulva atau payudaranya 
atau seorang wanita yang menggantungkan 
pakaian dalam di jendela depan rumahnya 
jika tidur sendirian di malam hari 
merupakan bentuk pengusiran atau 
pencegahan penggunaan sihir yang berniat 
jahat ingin masuk kedalam rumah.  

 

4. SIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan diatas dapat 
disimpulkan bahwa gagasan feminis yang disebut 
‘feminin pribumi’ pada organisasi Nahdatul 
Wathan secara etnografis memiliki dimensi 
tasawuf atau feminim sufi. Masyarakat Sasak 
menyerap tasawuf dalam praksis gender yang 
saling melengkapi. Ratu Dwi Anjani merupakan 
roh perempuan suci sekaligus sebagai Ratu Jin 
yang memiliki hubungannya dengan organisasi 
Nahdatul Wathan di Lombok. Hal ini terlihat dari 
adanya sebuah narasi yang menyatakan bahwa 
perempuan suci Ratu Dwi Anjani yang dianggap 
sebagai representasi kekuatan Tuhan dan 
merupakan wujud Tuhan yang memiliki sifat 
feminin. Kehidupan masyarakat Sasak dalam 
sosial, ekonomi, politik, agama dan budaya 
dibentuk oleh pengajaran nilai feminin yang 
terkait dengan hubungan erat manusia, alam dan 
spiritual pada Tuhannya. 
 
5. DAFTAR PUSTAKA 

Andaya, Leonard Y. 1981. Peninggalan Arung 
Palakka: Sejarah Sulawesi Selatan 
(Sulawesi) Abad Ketujuh Belas. Den Haag: 
Martinus. Naijhoff  



Society: Jurnal Jurusan Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial  
Volume 15, No. 2, Bulan Desember Tahun 2024, hlm. 14-19 
P-ISSN: 2087-0493 E-ISSN: 2715-5994 
 

19 
 

Asnawi. 2006. Agama dan Paradigma Sosial 
Masyarakat: Menyingkap Pemahaman 
Masyarakat Sasak tentang Taqdir Allah dan 
Kematian Bayi.  

Cederroth, Sven. 1981. Mantra Nenek Moyang 
dan Kekuatan Mekkah: Masyarakat Sasak 
di Lombok. Goteborg: Acta Universitatis 
Gothoburgensis  

Clegg, Kendra. 2004. Ampenan: Konsepsi 
Kebangsaan, Etnis, dan Identitas di 
Perkotaan Lombok. Ph.D. disertasi, Deakin 
Universitas, Geelong, Australia  

Dewi Candraningrum, dkk. 2023. Ekofeminisme: 
Planet Yang Berpikir: Iman Antroposen, 
Polutan, Ekosida dan Krisis Iklim. Cantrik 
Pustaka  

Fauzan, Ahmad. 2013. Mitologi Asal Usul Orang 
Sasak: Analisis Struktural Pemikiran Orang 
Sasak Dalam Tembang Doyan Neda. Tesis 
Magister, Program Antropologi, 
Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta 
Indonesia  

Habib, Muslimah. 2010. Hizib dan Thariqat 
Nahdlatul Wathan Sebagai Alternatif 
Tasawuf Modern. Jakarta: Pondok 
Pesantren Barat Laut Jakarta.  

Hadi. 2010. Kepemimpinan Karismatik dan Islam 
Tradisional di Lombok: Sejarah dan Konflik 
di Nahdlatul Wathan. Tesis MA yang tidak 
diterbitkan, Australia National University, 
Canberra, Australia.  

Hamdi, Saipul. 2019. Nahdlatul Wathan di Era 
Reformasi: Agama, Konflik Komunal dan 
Peta Rekonsiliasi. Mataram: Pulham Media  

Herman, VJ, Lalu Wacana, Lalu Wiramaya, dan 
Sri Marlupi. 1990. Bunga Rampai: Kutipan 
Naskah Lama dan Aspek Pengetahuannya. 
Mataram: Pemuseuman NTB  

Katakan, Kari. 2002. Bau Kematian: Pencurian, 
Jijik dan Praktek Ritual di Lombok Tengah, 
Indonesia. Dalam Melampaui 
Rasionalisme: Memikirkan Kembali Sihir, 
Ilmu Sihir, dan Ilmu Sihir. Diedit oleh 
Bruce Kapferer. New York dan Oxford: 
Berghahn Books  

Muzayyin, Ahmad. 2020. Tarekat dan 
Perempuan di Lombok: Analisis Peran 
Mursyid Perempuan dalam Tarekat Hizib 
Nahdlatul Wathan. Disertasi Ph.D, 
Perabadan Islam, Universitas Islam Negeri 
Raden Fatah Palembang, Indonesia.  

Pemberton, Kelly. 2004. Mistikus Wanita Muslim 
dan Otoritas Spiritual Wanita dalam 
Sufisme Asia Selatan. Jurnal Studi Ritual  

Quddus, Abdul, dan Lalu Muhammad Ariadi. 
2015. Gerakan Tarekat dan Pertumbuhan 
Budaya Berfilosofi di Lombok. Teosofi: 
Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam  

Quinn, George. 2012. Pemujaan terhadap Wanita 
Suci di Indonesia. Dalam Ensiklopedia 
Wanita dan Kebudayaan Islam. Diedit oleh 
Saud Yusuf. Leiden: Brill  

Schimmel, Annemarie. 2003. Jiwaku Seorang 
Wanita: Yang Feminin dalam Islam. New 
York dan London: Kontinum.  

Smith, Bianca J., dan Mark Woodward. 2014. 
Pendahuluan: Dekolonisasi Islam dan 
Feminisme Muslim. Dalam Gender dan 
Kekuasaan dalam Islam Indonesia: 
Pemimpin, Feminis, Sufi dan Diri Pesantren. 
Diedit oleh Bianca J. Smith dan Mark 
Woodward. Oxon dan New York: Routledge,  

Smith, Bianca J., dan Saipul Hamdi. 2014. Antara 
Sufi dan Salafi Pokok Bahasan: 
Kepemimpinan Perempuan, Kekuatan 
Spiritual dan Masalah Gender di Lombok. 
Dalam Gender dan Kekuasaan dalam Islam 
Indonesia: Pemimpin, Feminis, Sufi dan Diri 
Pesantren. Diedit oleh Bianca J. Smith dan 
Mark Woodward. Oxon dan New York: 
Routledge Smith, Bianca J.2014b. Ketika 
Wayhu Datang Melalui Wanita: Otoritas 
Spiritual Wanita dan Wahyu Ilahi dalam 
Kelompok Mistik dan Tarekat 
PesantrenSufi. Dalam Gender dan 
Kekuasaan dalam Islam Indonesia: 
Pemimpin, Feminis, Sufi dan Diri Pesantren. 
Diedit oleh Bianca J. Smith dan Mark 
Woodward. Oxon dan New York: Routledge  

Wahyuni, Yuyun Sri. 2017. Penyempurnaan 
Tradisional dan Modern: Kajian Sastra 
Sufisme dan Neo-Sufisme Indonesia dari 
Pesantren. DINIKA. Junal Akademik Kajian 
Islam  

Widiyanto, Asfa. 2014. Membingkai Ulang 
Dimensi Gender dalam Spiritualitas Islam: 
Silsilah dan 'Permasalahan' Kepemimpinan 
Perempuan dalam Tarekat. Dalam Gender 
dan Kekuasaan dalam Islam Indonesia: 
Pemimpin, Feminis, Sufi dan Diri Pesantren. 
Diedit oleh Bianca J. Smith dan Mark 
Woodward. Oxon dan New York: Routled 

  


