
El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 1  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

 
 
 
 
 

DEGRADASI SERAPAN AKSARA ARAB DAN MELEMAHNYA 
PENGARUH ISLAM: ANALISIS HISTORIS TERHADAP AKSARA 

ALJAMIADO, XIAOJING, DAN JAWI 

 
Riadussolihin  

Universiti Sultan Zainal Abidin, Malaysia 
jausyandzil@gmail.com 

 
Roslan Bin Ab Rahman  

Universiti Sultan Zainal Abidin, Malaysia 
Corresponding author: roslanabr@unisza.edu.my 

 
Lenny Herlina  

Universitas Mataram, Indonesia 
herlinalenny@unram.ac.id  

 
Article History 

Submitted: 15 Mar 2024; Revised: 20 Apr 2024; Accepted: 27 Apr 2024 
DOI 10.20414/tsaqafah.v23i1.9832 

 

Abstract 

The Aljamiado, Xiaojing, and Jawi scripts are a manifestation of the acculturation of 

Arabic Islamic culture with the culture of various community groups spread across 

various parts of the world.  Acculturation is created through social interactions 

involving the carriers and disseminators of Islam.  The script adopted from Arabic 

grew along with the development of Islamic civilization, and weakened as Islamic 

civilization declined.  There have not been many studies on historical analysis and 

social construction by making comparisons between languages that adopt the Arabic 

script.  Most studies only focus on one character through various approaches.  This 

article aims to discuss the degradation of Arabic script absorption in Chinese, Spanish 

and Malay and reveal the essence behind its connection to the weakening influence of 

Islam.  This research uses a qualitative approach with the library research 

method.  Primary data sources include books and journals of previous research and 

other relevant sources.  The results of this research show that the degradation of the 

absorption of Arabic script in the form of Aljamiado, Xiaojing, and Jawi is directly 

proportional to the weakening of Islamic influence.  Meanwhile, its emergence was 

initiated by immigrant Muslims, driven by different conditions.  Aljamiado and 

Xiaojing were born as a result of weakening Islamic hegemony, while Jawi was born 

because Islamic influence was getting stronger. 

Keywords: Arabic script;  Islamic influence;  Aljamiado;  Xiaojing;  Jawi 

 

Vol. 23, No. 1, April 2024 
P-ISSN 2087-3638, E-ISSN 2655-7746 
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/eltsaqafah 

mailto:jausyandzil@gmail.com
mailto:roslanabr@unisza.edu.my
mailto:herlinalenny@unram.ac.id
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1441861208&1&&
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1546830981&1&&
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/eltsaqafah


Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 2 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Abstrak 

Aksara Aljamiado, Xiaojing, dan Jawi merupakan perwujudan dari akulturasi 

kebudayaan Arab Islam dengan kebudayaan dari beragam kelompok masyarakat yang 

tersebar di berbagai belahan dunia. Akulturasi itu tercipta melalui interaksi sosial yang 

melibatkan para pembawa dan penyebar Islam. Aksara yang diadopsi dari bahasa Arab 

bertumbuh seiring perkembangan peradaban Islam, dan semakin melemah sejalan 

dengan mundurnya peradaban Islam. Belum banyak kajian tentang analisis historis dan 

konstruksi sosial dengan melakukan perbandingan antara bahasa-bahasa yang 

mengadopsi aksasra Arab. Kebanyakan kajian hanya terfokus pada satu aksara melalui 

beragam pendekatan. Artikel ini bertujuan untuk membahas degradasi serapan aksara 

Arab pada bahasa China, Spanyol, dan Melayu dan mengungkap esensi di balik 

keterkaitannya dengan melemahnya pengaruh Islam. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode library research. Sumber data primer berupa buku 

dan jurnal penelititan terdahulu dan sumber lain yang relevan. Hasil penelitian ini 

menunjukkan bahwa degradasi serapan akasra Arab dalam bentuk Aljamiado, Xiaojing, 

dan Jawi berbanding lurus dengan melemahnya pengaruh Islam. Sedangkan 

kemunculannya yang diprakarsai oleh muslim pendatang didorong  oleh  kondisi yang 

berbeda-beda. Aljamiado dan Xiaojing lahir sebagai akibat melemahnya hegemoni 

Islam, sementara Jawi lahir karena pengaruh Islam semakin kuat. 

Kata-kata Kunci: aksara Arab; pengaruh Islam; Aljamiado; Xiaojing; Jawi. 

 

1. PENDAHULUAN 

Islam dan bahasa Arab ibarat dua sisi mata uang yang tidak dapat terpisahkan. Walaupun 

bahasa Arab, dalam pandangan teori konsensus, merupakan hasil cipta karya sebuah kebudayaan 

seperti halnya bahasa-bahasa lain di dunia, tetapi  bahasa Arab lebih banyak dikenal sebagai bahasa 

Islam. Hal ini tidak dinafikan sebab di antara fungsi bahasa ialah sebagai lambang agama. Mislanya, 

bahasa Ibrani menjadi lambang agama Yahudi, bahasa Inggris banyak digunakan Protestan, dan 

bahasa Latin menjadi lambang Katolik (Umam, dkk. dalam Sakholid, 2017).  Adapun bahasa-

bahasa lain tidak secara spesifik dikatakan sebagai bahasa agama tertentu meskipun memiliki kaitan 

langsung dengan penutur dan kitab suci agama. Tetapi bahasa Arab adalah bahasa yang memiliki 

keunikan  dan keistimewaan, yang menjadikannya tidak hanya berbeda dari bahasa yang lain, tetapi 

juga menduduki posisi yang tinggi dalam segala aspek kebahasaan jika dibandingkan seluruh bahasa 

di dunia.(Ain & Zunnorain, 2015a; Asy’ari, 2016) Asy’ari (2016) menyatakan bahwa bahasa Arab 

tidak hanya istimewa disebabkan Al-Qur’an turun dengannya, tetapi ia juga istimewa dari segi ilmu 

bahasa itu sendiri. 

Keunikan itu bermula dari kedudukan bahasa Arab telah dinobatkan sebagai bahasa Al-

Qur’an. Sejak Islam mulai menyebar ke berbagai penjuru dunia, bahasa Arab semakin dikenal luas 

oleh semua masyarakat dengan latar belakang bahasa yang berbeda-beda. Bahasa Arab mengisi 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 3  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

konstruksi ruang publik pemeluk baru agama Islam yang berbahasa non-Arab, mulai dari benua 

Asia di Persia, India, China, dan Asia Tenggara,  hingga ke Eropa di Spanyol dan sekitarnya, dan 

juga Afrika. Keunikan yang paling kentara adalah sejarah kedatangan dan penyebarannya di suatu 

wilayah seiring dengan masuknya Islam, penggunaanya oleh penduduk setempat tidak hanya 

didorong kebutuhan berkomunikasi, melainkan juga kebutuhan untuk beribadah dan sebagai alat 

untuk mempelajari ilmu agama sekaligus cabang ilmu lain yang telah banyak dipelopori, ditemukan, 

dan dikembangkan oleh orang-orang Islam. 

Kemudian bahasa sering dihubung-kaitkan dengan budaya. Chaer (2014) mengemukakan 

dua hipotesa yang berkenaan dengan hubungan bahasa dan budaya. Hipotesa pertama berasal dari 

Edward Sapir (1884 – 1997) yang mempercayai bahwa bahasa memengaruhi suatu sistem budaya. 

Sementara hipotesa kedua ialah sebaliknya, yakni kebudayaan yang justru memengaruhi bahasa. 

Terlepas dari dialektika yang muncul dari kedua hipotesa tersebut, ia ingin menegaskan bahwa 

hubungan antar budaya dan bahasa merupakan satu kesatuan yang selalu berkaitan. Namun 

demikian, beda halnya dengan bahasa Arab, di satu sisi ia merupakan bagian dari budaya 

masyarakat penuturnya, tetapi di sisi lain ia juga tidak terpisah dari agama Islam. Tetapi dalam 

kenyataannya kebudayaan masyakarat muslim justru terlahir dari nilai-nilai yang dibawa oleh Islam. 

Artinya, Islam yang menciptakan budaya baru yang sebelumnya tidak ada pada kelompok 

masyarakat penganutnya. Ini juga merupakan pemandangan unik dalam bahasa Arab, yaitu 

dualisme relasi yang melibatkan antara bahasa Arab dengan budaya, dan bahasa Arab dengan Islam. 

Islam sebagai agama yang menciptakan budaya memainkan peranan penting bagi 

kemunculan budaya baru dalam suatu kelompok masyarakat. Budaya baru dimaksud adalah sistem 

tulis-menulis yang muncul dan berkembang sebagai hasil akulturasi bahasa Arab sebagai bahasa 

Islam dengan bahasa dan budaya tulis-menulis masyarakat lokal. Di Nusantara terdapat aksara 

Jawi/Pegon/Arab-Melayu yang diadopsi dari huruf Arab untuk menulis bahasa Melayu dan 

bahasa-bahasa daerah seperti: Pasundan, Banten, Kutai, Linggai, Singkep, Lampung Siak, Pasemah, 

Bengkulu, Rejang, Kerinci, Goa, Talo, Bone, Palopo, Bugis-Makassar, dan lain-lain (Juhari, 2008). 

Pada kurun abad ke-16 beberapa klan bahasa Eropa ditulis dengan menggunakan huruf Arab, 

misalnya yang dikenal dengan aksara Aljamiado. Aksara itu adalah bahasa Spanyol yang ditulis 

dengan huruf Arab oleh orang Morisko ketika berada di bawah tekanan pemerintah Kristen melalui 

kebijakan Mahkamah Inkuisisi Spanyol. Tidak hanya itu, Hegy dalam Ain dan Zunnorain (Ain & 

Zunnorain, 2015b) menyatakan bahwa fenomena serupa juga terjadi di Portugis, Bulgaria, 

Armenia, Italia, Yunani, Serbia-Kroasia, dan Albania. Bahasa-bahasa negara itu pernah ditulis 

dengan menggunakan huruf Arab.  



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 4 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Selain itu, beberapa wilayah Asia juga mengadopsi huruf Arab, misalnya bahasa Gujrati 

ditulis dengan aksara Arab dan Devanagari. Demikian juga bahasa Malayalam, Telugo, Bengala dan 

Andhra, Kerala, Tamil, Urdu, Persia, Turki, hingga bahasa China yang kemudian dikenal dengan 

aksra Xiaojing. Bahkan, di benua Afrika juga terdapat banyak bahasa yang mengadopsi aksara Arab, 

bahasa Madagaskar, Swahili, Fulfulde, Hausa, dan Yoruba (Ain & Zunnorain, 2015b). Bahasa-

bahasa tersebut, baik yang sekarang telah berganti dengan aksara lain maupun yang masih tetap 

menggunakan aksara Arab, adalah sebuah bahasa di mana penuturnya menyepakati bahwa bahasa 

Arab adalah lingua franca dan sekaligus aksara yang menjadi standar bagi  bahasa-bahasa lain di 

dunia.  

Bahasa sebagai produk budaya memiliki awal dan akhir. Ia akan tetap hidup ketika 

penuturnya masih ada dan tetap menggunakannya. Ia akan mati manakala penutur sudah tidak ada 

atau tidak ingin menggunakannya. Maka, aksara-aksara yang berkembang di berbagai belahan dunia 

dan merupakan hasil adopsi dari bahasa Arab sekaligus produk kebudayaan muslim yang terbentuk 

lewat penghayatan nilai dan ajaran Islam yang selalu mendorong umatnya untuk selalu berkembang 

dan menjawab segala tantangan zaman. Dalam pelataran sejarah, beberapa aksara itu kemudian 

mengalami fase kemunduran, bahkan kehancuran. Dan inilah sejatinya salah sifat bahasa, yakni 

dinamis. Mengutip Chaer, Sakholid (2017) menyatakan bahwa bahasa bersifat dinamis, maksudnya 

tidak terlepas dari kemungkinan mengalami perubahan, baik dari sisi leksikon, morofologi, 

fonologi, sintaksis, dan semantik. Kemudian ia menambahkan, bahwa perubahan yang dialami 

suatu bahasa merupakan tanda bahwa bahasa itu hidup. Artinya, bahasa yang tidak mengalami 

perubahan adalah bahasa yang punah, seperti Latin, Sansekerta, dan Akkadian. 

Kuatnya pengaruh bahasa Arab tidak lepas dari perkembangan peradaban Islam hingga 

mencapai puncak kejayaannya. Bahkan peradaban Islam masa itu mengendalikan hegemoni 

kekuatan dunia Timur dan Barat. Para pakar sejarah mengakui bahwa Islam telah menciptakan 

peradaban yang tidak pernah ada pada bangsa-bangsa terdahulu. Di samping itu, Islam juga yang 

membidani lahirnya peradaban modern yang dimotori oleh Barat pada masa ini. Bahkan bisa 

dikatakan peradaban Eropa hanya melanjutkan estapet, dan mengembangkan benih-benih yang 

telah disemai dunia Islam dalam semua bidang. Orang-orang Eropa memiliki semangat yang tinggi 

sebagaimana yang ada pada awal mula kebangkitan peradaban Islam. Oleh sebab itu , mereka 

mengharuskan diri mempelajari bahasa Arab. Gharib (2007) tanpa ragu menyatakan bahwa orang-

orang Spanyol dan wilayah sekitarnya sangat antusias mempelajari bahasa Arab agar dapat 

menimba ilmu dari peraban Islam masa itu.   



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 5  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Dapat dipahami bahwa bahasa Arab sebagai simbol Islam pernah menjadi primadona bagi 

semua kaum dan bangsa, baik di Eropa, Asia, Afrika dan belahan dunia lainnya. Orang-orang luar 

Islam berlomba mempelajari bahasa Arab sebab ia tidak hanya sebagai bahasa agama, tetapi juga 

menjadi bahasa ilmu, bahasa pemersatu, dan bahasa kebanggaan yang dipandang dapat menaikkan 

status sosial. Seseorang akan dipandang istimewa apabila mahir berbahasa Arab. Persis seperti 

kondisi pada banyak kalangan saat ini, seseorang yang bisa berbahasa Inggris akan dipandang lebih 

istimewa dibandingkan yang tidak bisa berbahsa inggris. Sesungguhnya ini merupakan konsekuensi 

logis daripada hegemoni Barat yang notabene berbahasa Inggris. Fenomena semacam ini disebut 

oleh Bloomfield dalam Herniti (2006) sebagai penyerapan inti, yaitu penyerapan secara prestise, 

yaitu seorang pemakai bahasa merasa bahwa dengan menggunakan bahasa asing lebih tinggi 

tingkatannya dibandingkan dengan menggunakan bahasa sendiri. Dalam istilah Nyoman Tusthy 

Eddy, disebut dengan penyerapan tidak langsung, yakni unsur kebudayaan bangsa yang lebih maju 

akan diserap oleh bangsa lainnya.  

Berdasarkan uraian tersebut di atas, beberapa aksara yang pernah berkembang dan 

meninggalkan warisan berupa karya-karya yang sarat dengan khazanah ilmu pengetahuan dalam 

berbagai bidang dihadapkan dengan kenyataan pahit. Sebagiannya telah hilang dan tidak lagi 

dikenal kecuali nama saja. Beberapa kajian mengemukakan tentang tersingkir dan terpinggirnya 

aksara Arab sebagai bahasa tulis bagi bahasa-bahasa masyarakat muslim. Di antara bahasa-bahasa 

tersebut adalah Melayu di Nusantara, bahasa China, dan bahasa Spanyol di Eropa. Aksara Arab-

Melayu/Jawi tidak lagi menjadi tulisan resmi bahasa Melayu, aksara Aljamiado di Spanyol telah 

punah pada abad ke-17, dan aksara Xiaojing sudah tidak lagi dikenal oleh komunitas muslim Hui 

atau wilayah lain di China.  

Namun belum banyak kajian yang mengungkap tentang sisi historis secara lebih 

konprehensif tentang fenomena degradasi penggunaan serapan aksara Arab berupa Jawi, Xiaojing, 

dan Aljamiado. Eksistensi aksara itu sangat erat hubungannya dengan masa dan tempat-tempat 

munculnya kegemilangan peradaban Islam di masa lampau. Selain itu, mengungkap sejarah itu 

memerlukan suatu penalaran yang holistik, sebagaimana dinyatakan Zaghrut (2009) bahwa 

membaca sejarah Andalusia harus berangkat dari sebuah cara pandang adanya satu kesatuan sejarah 

yang terpaut dan saling berhubungan antara Islam di dunia Barat dan Islam di Timur. Oleh kaerna 

itu, peneliti merasa perlu untuk mengungkap fakta sejarah sehingga dapat menyuguhkan informasi 

yang memuaskan, menambah khazanah keilmuan, menjadi pedoman untuk membangun sejarah di 

masa depan, dan menjadi pelajaran agar tidak terjatuh pada kehancuran di masa silam. 

 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 6 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

2. KAJIAN PUSTAKA 

A. Penggunaan Aksara Aljamiado di Spanyol 

Lima tahun selepas runtuhnya dinasti Umaiyah, tepatnya pada tahun 755 M keluarga 

Umaiyah mendapatkan dukungan di Andalusia yang mana kaum muslimin dari Yaman telah masuk 

ke sana sekitar 711 M. Abdurrahman Ad-Dakhil, satu-satunya pangeran yang selamat dari kejaran 

orang-orang Abbasiyah di Baghdad, mendirikan pemerintahan Umaiyah di tanah Iberia. Pada akhir 

tahun 800-an dan awal tahun 900-an sebagian besar penduduk asli Spanyol  memeluk Islam. Sekitar 

tahun 950-an hampir setengah penduduk asli telah pindah agama ke Islam, dan puncaknya pada 

tahun 1100-an, orang-orang Kristen di Spanyol hanya tersisa 20 persen dari jumlah penduduk 

(Firas Alkhateeb -2016.) (Alkhateeb, 2016). 

Alkhateeb menggambarkan Spanyol saat itu seperti kawah percampuran Muslim Arab, 

Barbar, dan  Spanyol lainnya. Percampuran yang terjadi berabad-abad itu melahirkan budaya 

Andalusia yang unik karena mencerminkan latar budaya, tradisi, dan bangsa yang beragam namun 

disatukan dalam naungan bendera Islam. Bahkan orang-orang Kristen Spanyol turut terpengaruh 

oleh budaya Islam, juga bahasa seni, dan tradisi Arab. Ia menambahkan, hingga kini pengaruh 

bahasa dan budaya Arab masih tampak dalam kehidupan masyarakat Spanyol modern, terutama 

pada bahasa.  

Dalam bidang perekonomian, Spanyol menjadi negara paling maju melalui sektor pertanian 

dan perdagangan. Kota-kota di Spanyol telah menjadi pusat ekonomi terpenting yang 

mempertemukan para pedagang dari semua wilayah Mediterania. Tidak hanya itu, perdangan yang 

dibangun pemerintah Islam menjamah semua wilayah Islam, baik di negara-negara Eropa, Afrika, 

dan Asia. Constable dalam Noraniza, Norsenah, dan Azraai (2023) menyebutkan bahwa keadaan 

tersebut terus berlanjut hingga zaman reqionquista. Bahkan menurutnya, Spanyol tetap menjadi 

negara termaju di Eropa walaupun terjadi kekacauan politik dari masa ke masa. Dengan demikian, 

apabila dikaitkan dengan perkembangan suatu bahasa, hegemoni dunia Islam di tanah Spanyol 

tentu memberi pengaruh besar terhadap negara-negara yang terlibat langsung dalam hubungan 

dagang antarbangsa.  

Namun peradaban besar Islam Spanyol akhirnya lenyap dan hanya menyisahkan sejarah 

setelah delapan abad menapakkan kaki dan menjembatani peradaban Barat dari zaman kemuduran 

menuju peradaban modern sebagaimana hari ini. Bentangan sejarah yang sangat panjang itu tentu 

menyimpan informasi sejarah yang sangat kompleks melaui karya-karya yang muncul dari generasi 

ke generasi. Hanya saja, jumlah karya-kaya sejarah maupun cabang ilmu lain yang lahir di Spanyol 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 7  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

tidak banyak terdokumentasi, sehingga sekarang nampak tidak sesuai dengan perjalanan masa dan 

tingkat produktivitas para penulis pada masa itu.    

Sebagaimana sejarawan lainnya, Gharib Jaudah (2007) menyebutkan beberapa faktor 

mengapa karya-karya peradaban Islam tidak banyak ditemukan dalam bentuk asli hari ini. pada Saat 

Teledo jatuh ke tangan Alfonso VI, Raja Kastila, 1085 M, para ekstrimis Spanyol menjual 

perpustakaan Islam yang menghimpun koleksi buku sebanyak 500 ribu. Buku-buku tersebut dijual 

kepada para pelancong. Selanjutnya, pada tahun 1236 M, manakala Kordova jatuh ke tangan 

musuh, sejumlah 440 ribu koleksi buku di perpustakaan Islam juga dilelang murah. Demikian juga 

pada saat Granada jatuh ke tangan Isabella dan Ferdinand, sebanyak 500 ribu jilid buku dijual 

dengan nilai rendah. Jaudah menyebutkan bahwa orang-orang yang membeli buku tersebut adalah 

para pelancong dan pemburu ilmu peradaban Islam dari Prancis, Italia, dan Jerman. Menurutnya, 

merekalah yang sangat giat mempelajari, menerjemahkan, dan mengembangkan warisan ilmu 

peradaban Islam Spanyol, sehingga tidak lama setelah itu wajah Eropa menjadi lebih cerah. 

Alkhateeb (Sejarah Islam Yang Hilang - Firas Alkhateeb, 2016) menambahkan, di masa 

kegemilangan Kordova, terdapat 600 perpustakaan di pusat kota. Perpusatakaan terbesarnya 

memiliki koleksi sebanyak 400 ribu buku. Artinya, kemungkinan besar jumlah buku di seluruh 

Kordova justru lebih besar daripada yang disebutkan Jaudah. Terdapat lebih banyak lagi koleksi 

buku yang berpindah ke tangan orang-orang Eropa tetapi luput dari rekaman sejarah.  

Kemudian kemunduran pengaruh Islam dan kehancuran peradaban yang telah dibina 

selama berabad-abad bermuara pada peristiwa keruntuhan Granada pada tahun 1492 M. Muslim 

Morisko merupakan satu-satunya komunitas Muslim yang tetap bertahan selepas peristiwa itu. 

Melalui mahkamah inkuisisi mereka dipaksa memeluk agama Kristen. Walaupun secara zahir 

menampakkan diri sebagai pemeluk kristen, tetapi secara diam-diam mereka tetap menjalankan 

syariat Islam, mempelajarinya, serta mengajarkannya. Segala unsur Islam, termasuk bahasa Arab 

dilarang keras. Mereka pun secara perlahan terpaksa berkomunikasi sehari-hari dengan bahasa 

Kasitilia. Atas dasar itu, kemudian aksara Aljamiado berkembang di kalangan muslim Morisko. 

Aksara tersebut mengadopsi bahasa Arab untuk menulis bahasa Spanyol-Kastilia.  

Sebenarnya fenomena Aljamiado telah muncul jauh sebelum pristiwa Granada. Merujuk 

Castilla dalam Bondarev (2019), Aljamiado mulai muncul pada abad ke-14. Pada masa itu Granada 

masih menjadi benteng pertahanan kerajaan Islam. Barangkali inilah yang menjadi alasan mengapa 

Aljamiado tidak berkembang pesat khususnya pada wilayah-wilayah lain yang telah jatuh ke tangan 

Spanyol, seperti Toledo, Valensia, dan Cordova. Baru kemudian pada akhir abad ke-15, setelah 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 8 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Castilla dan Aragon jatuh ke tangan Spanyol, Aljamiado berkembang pesat sebagai reaksi atas 

Kristenisasi secara paksa oleh kerajaan Kastilla dan Aragon. 

Merujuk keterangan  Zaghrut (2009), walaupun sebagian besar dari muslim Morisko 

terpaksa memeluk Kristen, tetapi masih ada dari mereka yang terus berusaha dengan berbagai cara 

untuk menghadapi kesewenang-wenangan penguasa. Setelah dipaksa masuk Kristen, mereka 

melaksanakan Islam secara sembunyi-sembunyi. Namun pada akhinya pemerintah Spanyol 

mengidentifikasi praktik itu. Maka pada tahun 932 H, Raja Charles V mengeluarkan kebijakan 

berupa larangan bagi muslim Morisko berbicara dengan bahasa Arab, kecuali bagi siapa saja yang 

sanggup membayar seratus ribu kepada kerajaan. Namun tidak lama setelah itu, pada tahun 964 M, 

Raja Philip II mengeluarkan peraturan yang berisi larangan menggunakan bahasa Arab bagi orang-

orang Morisko, dan mereka wajib berbicara dengan bahasa Kastilia. 

Bagi Zaghrut, inilah awal mula tersingkirnya bahasa Arab dari sisa-sisa Islam di 

semenanjung Iberia. Komunitas muslim tidak memiliki pihihan lain untuk berbicara, bertukar 

pikiran, dan menyampaikan gagasan kecuali dengan bahasa baru, yakni bahasa Kastilia. Namun 

karena masih memiliki dorongan dan semangat yang kuat untuk memegang teguh keyakinan para 

leluhur, mereka mencari alternatif untuk menjaga unsur Islam dan Arab. Secara rahasia mereka 

menulis bahasa Kastilia dengan aksara Arab. Dan kemudian hari orang-orang Spanyol 

menyebutnya dengan Aljamiado. Alternatif tersebut lebih kepada sebuah upaya menjaga nuansa 

Islam dalam asimiliasi dan akulturasi budaya yang dibangun secara paksa. Tentu alternatif tersebut 

tidak mampu mengembalikan suasana Islam sebagaimana yang pernah ada pada pendahulu 

mereka.  

Jadi, Aksara Aljamiado merupakan sebuah istilah yang merujuk pada penulisan bahasa 

Kastilia-Spanyol dengan aksara Arab dan berkembang selama dua abad secara rahasia. Melalui 

aksara tersebut orang-orang Morisko berusaha menjaga akidahnya. Beberapa karya tulis dalam 

berbagai bidang ditulis dalam bahasa Kastilia dengan aksara Aljamiado. Di antara penulis yang 

terkanal ialah Fata Amiralo dan Muhammad Rabdan. Fata dikenal dengan karya-karya dalam 

bidang tafsir dan ringkasan hadits, sementara Rabdan lebih dikenal sebagai seorang penyair yang 

menulis kasidah dan lagu-lagu keagamaan (Zaghrut 2009). Dalam ungkapan yang serupa, Castilla 

(Bondarev et al, 2019) mengatakan bahwa Aljamiado adalah manuskrip bahasa Kastilia yang ditulis 

dengan aksara Arab, berkembang pada akhir abad ke-14 hingga paruh pertama abad ke-17. 

Alhasil, Aljamiado merupakan suatu sistem penulisan yang lahir sebagai konsekuensi logis 

dari akulturasi budaya secara paksa oleh pemerintah Kristen Spanyol terhadap komuitas muslim. 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 9  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Jika berbiacara tentang Aljamiado, maka yang tergambar dalam benak sejarawan dan linguis adalah 

varian bahasa Spanyol yang menyebar di Kastilla dan Aragon, yang diwarnai unsur-unsur Arab dan 

Islam dalam sistem penulisan.  

Secara ringkasnya, Aljamiado terlahir disebabkan aturan sewenang-wenang penguasa 

Kristen Spanyol terhadap komunitas muslim. Mereka melakukan lokalisasi secara paksa dengan 

menutup segala akses yang memungkinkan mereka untuk berinterkasi dengan muslim dari luar 

daerah kakuasaan. Komunitas muslim kemudian berbaur dan melebur di tengah masyarakat lokal, 

meninggalkan bahasa Arab, dan wajib berbahasa kastilia. Komunitas Islam secara perlahan semakin 

terasing dari bahasa Arab sebagai alat komunikasi turun-temurun, dan mereka lebih terbiasa 

dengan bahasa kedua. Keinginan kuat untuk mempertahankan agama Islam mendorong mereka 

untuk mencari alternatif, yakni dengan membangun dualisme identitas. Caranya dengan 

menggunakan bahasa China sebagai alat komunikasi, dan menggunakan Aksara Arab untuk 

menulis bahasa tersebut. Maka Lahirlah aksara Aljamiado, bahasa Kastilia yang ditulis dengan aksara 

Arab.  

B. Penggunaan Aksara Xiaojing di China 

Mushaf Al-Qur’an yang disertai terjemahan banyak digunakan di negara-negara 

berpenduduk non Arab. Sebagai contoh, terjemah Al-Qur’an bahasa Indonesia atau Malaysia 

dengan bahasa Melayu, terjemah Al-Qur’an berbahasa Inggris, Perancis, dan lain-lain. Begitu juga 

Al-Qur’an yang berbedar di China dicetak dalam bentuk terjemahan, yakni mushaf yang 

mengandung teks asli bahasa Arab dan disertai terjemahan bahasa China. Hal ini mengindikasikan 

bahwa tingkat pemahaman masyarakat Muslim di sana tergolong lemah sehingga perlu sebuah 

perangkat berupa terjemahan. Bahasa Arab masih terpelihara hanya terbatas pada ritual-ritual 

ibadah sementara bahasa percakapan sehari-hari menggunakan bahasa setempat.  

Pengutip Jonatan N. Lipman, Suutarinen (Hyytiäinen et al., 2013) menyatakan bahwa pada 

zaman dulu pembelajaran dan penggunaan bahasa Arab di kalangan komunitas muslim China 

pernah tumbuh subur, mislanya di kalangan etnis muslim Hui. Kemudian bahasa Arab mulai 

merosot sejak pertengahan awal abad ke-17. Kondisi itu mendorong mereka untuk mencari 

alternatif lain sebagai media untuk mempelajari agama. Maka muncullah inisiatif di kalangan etnis 

Hui untuk mentranskrip teks Arab menggunakan aksara China. Tulisan ini dikenal dengan istilah 

jingtangyu, mulai dikembangkan pada akhir dinasti Ming di provinsi Shaanxi, dan dipelopori oleh 

Hu dengzhou. Agak berbeda dari Lipman, Jianbiao dalam Ain dan Zunnorain (2015) menegaskan 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 10 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

permulaan munculnya aksara itu tejadi pada abad ke-16, ketika kekuasaan Ming dan Qing hampir 

berakhir disebabkan pemberontakan besar-besaran.  

Apabila jingtanghyu dimaknai sebagai bahasa Arab yang ditulis dengan aksara China, maka 

sebaliknya, menulis bahasa China dengan menggunakan huruf Arab juga diperlukan. Oleh karena 

itu, muncul pula sebuah aksara yang dinamakan Xiaojing atau Xiao’erjing, yang bermakna children 

script. Dinamakan demikian karena kemungkinan penggunaannya ditujukan sebagai alternatif media 

pembelajaran bagi anak-anak muslim. Penggunaan aksara ini mengindikasikan bahwa etnis Muslim 

menciptakannya untuk tujuan dan kepentingan keagamaan (Hyytiäinen et al., 2013). Zhou dalam 

Sobieroj (Friedrich et al., 2019) (2019) menyebutkan adanya monumen didirikan di masjid Xixiang 

Universitas Xi’an yang menujukkan penemuan aksara Xiaojing tahun 1339 -1940. Monumen 

tersebut memuat satu nama dan biografi orang China dengan aksara Arab. Tetapi berbeda dengan 

yang dinukil dari Zhou, Sobieroj justru menegaskan bahwa Xiaojing digunakan secara luas pada 

masa kegentingan yang melanda komunitas muslim di akhir era Ming (1268 – 1644).  

Seperti halnya penggunaan aksara Jawi di Nusantara, penutur bahasa Melayu 

menambahkan beberapa ortografi atau karekater khusus untuk merepresentasikan fonem Melayu 

yang tidak ada dalam bahasa Arab. Aksara Xiaojing yang mengadopsi huruf Arab juga 

menambahkan beberapa ortografi untuk merepresentasikan sistem fonetik bahasa China yang 

tidak ada dalam bahasa Arab. Dari permulaan abad ke-19 keberadaan Xiaojing menarik minat 

banyak peneliti dari berbagai negara. Misalnya, penelitian A. Forke 1907, Olga I. Zavyalova 1999, 

Feng Zenglie dari China, dan terbaru Kazuhiko Machida, peneliti dari jepang yang secara langsung 

mempelajari manuskrip-manuskrip Xiaojing. 

Masih mengacu pada kajian Suutarinen (2013), dia mengungkapkan bahwa penggunaan 

Xiaojing tidak hanya di kalangan etnis muslim Hui, tetapi Xiaoging juga populer di masyarkat muslim 

Dongxiang. Masyakat muslim di sana berkomunikasi sehari-hari dengan bahasa Mongolic, yakni 

masih dalam rumpun bahasa Mongour atau Shirongolic. Sebagian kosakatanya diadopsi dari China, 

Turki, dan Arab. Menukil Wang Jiyai dan Postiglione, ia menyatakan bahwa masyarakat Dongxiang 

banyak yang buta huruf, tidak berpendidikan, dan termasuk warganegara China yang terbelakang. 

Sekolah–sekolah berbahasa China sangat jarang disebabkan kurangnya minat pelajar dan minimnya 

tenaga guru yang mampu mengajar bahasa itu. Namun uniknya, meskipun memiliki reputasi buruk, 

tingkat literasi mereka terhadap literatur-literatur berbahasa Arab dan Persia cukup tinggi. Yang 

dia maksudkan ialah Xiaojing, literatur berbahasa Mongolic yang ditulis dengan huruf Arab.  



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 11  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Suutarinen juga menyatakan bahwa aksara Xiaojing telah digunakan di Dongxiang selama 

300 tahun dan tidak diketahui secara pasti bagaimana sejarah ekspansi penggunaan aksara tersebut 

yang semula berkecambah di etnis Hui lalu tumbuh subur di Dongxiang. Menurutnya, tokoh 

agamalah yang pertama kali belajar di Hui, kemudian menyebarkannya di tanah asal mereka. 

Bahkan mengutip dari Wenxiang, Xiaojing juga populer di kalangan etnis Muslim Uyghur, dan 

pertama kali dibawa oleh para pendatang dari Dongxiang. 

Namun sangat disayangkan, warisan yang menjadi buah karena intelektual muslim di 

kantong komunitas muslim China itu telah punah. Merujuk pada keterangan Suutarinen, aksara 

Xiaojing benar-benar telah hilang dari muslim Hui sebab mereka mereka sudah tidak lagi 

ketinggalan dalam literatur berbahasa China. Hal yang sama juga terjadi di Dongxing, kabar tentang 

Xiaojing hampir sudah tidak terdengar lagi.  

Menukil Murata, Ain dan Zunnorain (2015) menyatakan bahwa kemerosotan pengaruh 

bahasa Arab pada beberapa wilayah berpenghuni muslim di China bermula ketika Dinasti Ming 

menerapkan kebijakan sinis terhadap Islam, khusunya pada masa bangsa Mongol menguasai 

banyak wilayah Islam. Bahasa Arab semakin tersingkirkan dan masyarakat semakin sulit 

mengaksesnya. Kebijakan Ming menyisakan dampak buruk jangka panjang terhadap pendidikan 

dan kebudayaan Islam di sana. Ming bermaksud untuk mengakulturasikan masyarakat suku Barbar 

dan para pendatang agar berbaur dengan masyarakat setempat, termasuk di antaranya adalah 

memaksa orang-orang Islam untuk bercampur dan hidup di tengah budaya China, berkomunikasi 

dengan bahasa China, serta memutus hubungan mereka dengan tanah kelahiran. Dengan kata lain, 

Ming melakukan lokalisasi sekaligus nasionalisasi etnis Muslim, sehingga mereka berasimilasi 

dengan budaya lokal. Akibatnya bahasa dan budaya Islam yang dibawa dari tanah asal dan 

diwariskan turun-temurun perlahan luntur. Dominasi unsur lokal yang cukup panjang dan 

dilakukan secara sistematis menyebabkan percampuran bahasa dan budaya Islam yang mereka 

bawa dengan budaya dan bahasa China. Maka sejak saat itu terjadilah take and give antara masyarakat 

Islam dengan masyarakat lokal. Saling mempengaruhi dan mewarnai dalam segala aspek menjadi 

konsekuensi logis, misalnya pada bahasa dan pendidikan.  

Jadi, penggunaan suatu bahasa tertentu baik secara paksa maupun sukarela dapat 

berimplikasi pada perubahan prilaku, budaya, tradisi, hingga mempengaruhi aspek keagamaan. 

Sejalan dengan pernyataan Suhandra (2019), menurutnya, karya sastra itu sendiri merupakan 

produk bahasa. Dari sebuah karya sastra, pembaca dapat mempelajari ideologi, perilaku, dan 

budaya suatu masyarakat. Dengan kata lain, di balik penggunaan dan penyebaran suatu bahasa 

terdapat prinsip dasar, pemikiran, atau keyakinan dari pemilik bahasa yang mencakup pandangan 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 12 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

hidup, nilai budaya, sosial, ekonomi,  agama, dan sebagainya, sehingga tidak salah jika dikatakan 

bahwa pergolakan, benturan, maupun akulturasi dan asimilasi suatu bahasa ke bahasa lain turut 

memberi pengaruh pada sistem sosial, nilai budaya, dan bahkan agama.  

Kemudian Ain dan rekannya menambahkan, akulturasi itu kemudian menjadikan bahasa 

Arab menjadi salah satu pendonor dalam modifikasi morpologi dan fonologi dalam banyak 

kosakata China. Kenyataan itu dapat dibuktikan dengan adanya pertukaran ortografi dan leksikal 

pada kedua bahasa.  Xiaojing muncul sebagai ortografi yang diadopsi dari bahasa Arab untuk 

menulis bahasa China, dan Jingtangyu muncul dan diadopsi dari ortografi China untuk menulis 

bahasa Arab.  

Sementara itu Jianbiao dalam Ain dan Zunnorain (2015) mengemukakan bahwa kebijakan 

yang berlakukan pada masa dinasti Ming menyebabkan bahasa Arab dan Persia hampir tidak 

nampak dalam bahasa sehari-hari komunitas muslim. Bahasa China mendominasi dan 

menggantikan fungsi bahasa Arab sebagai alat komunikasi. Bahasa Arab khusus Al-Qur’an dan 

agama hanya ada dalam masjid-masjid. Artinya, hanya terbatas dipelajari untuk kebutuhan ibadah 

saja. Kondisi itu yang kemudian mendorong munculnya aksara Xiaojing untuk pertama kalinya.   

Jadi, dapat ditarik kesimpulan bahwa bahasa China di kalangan komunitas muslim pada 

masa itu hanya terbatas penggunaannya pada komunikasi saja, mereka tidak belajar menulis bahasa 

itu. Sehingga masuk akal apabila aksara Xiaoging tumbuh subur karena generasi muda lebih familiar 

dengan tulisan Arab melalui kegiatan pembelajaran di masjid-masjid. Maka mulailah untuk pertama 

kalinya terjadi akulturasi bahasa China dan Arab, yakni generasi muda mulai belajar menulis bahasa 

China yang menjadi alat komunikasi dengan menggunakan aksara Xiaojing yang diadopsi dari 

bahasa Arab yang telah popular di kalangan mereka. Dan mesti diakui bahwa penomena ini terjadi 

atas sebab kebijakan penguasa Ming dan Qing yang menunjukkan antipati terhadap keberadaan 

Islam yang semakin berkembang.  

C. Penggunaan Aksara Jawi Nusantara 

Para ahli bahasa membagi perkembangan bahasa Melayu di Nusantara menjadi tiga fase, 

yaitu bahasa Melayu Kuno, bahasa Melayu Klasik, dan bahasa Melayu Modern. Bahasa Melayu 

Kuno berkembang pada abad ke-7 hingga ke-13, Melayu Klasik berkembang dari abad ke-13 

hingga ke-19, dan bahasa Melayu Modern bermula dari abad ke-19 hingga masa ini. Melayu Kuno 

banyak dipengaruhi bahasa Sansekerta dan ditulis dengan mengadopsi huruf Pallawa dari India 

(Pusposari 2017). Melayu Klasik ditulis dengan huruf Jawi yang diadopsi dari bahasa Arab (Ramala 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 13  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

2020). Adapun Melayu Modern ditulis dengan aksara Romawi yang diinisiasi oleh penjajah (… & 

2018, 2018).  

Seperti dinyatakan Ramala (2020), belum ada kajian yang menyatakan secara spesifik siapa 

yang pertama kali mencetuskan penggunaan aksara Jawi. Artinya, terdapat dua kemungkinan, yakni 

orang Arab dan pendatang yang membawa Islam, atau orang Melayu itu sendiri. Data sejarah hanya 

menyajikan tentang awal mula berkembang pesatnya tulisan Jawi. Suryaningsih (2016) menyatakan 

bahwa perkembangan aksara Jawi dapat dilacak melalui situs sejarah Batu Bersurat di Terengganu 

yang dibuat pada tahun 702 H atau 1303 M. Situs tersebut menjadi kunci utama bagi terungkapnya 

sejarah awal mula penggunaan Jawi. Tidak ditketahui secara persis dimana dan kapan aksara mulai 

digunakan. Batu Bersurat hanya sebatas bukti bahwa ada masa itu masyarakat telah familiar dengan 

sistem penulisan itu. Walau demikian, sejarah kegemilangan aksara Jawi masih dapat dipastikan. 

Sebagai simbol bahasa Melayu Klasik, kejayaannya dapat digolongkan ke dalam tiga fase, yakni 

zaman kerajaan Malaka, zaman kerajaan Aceh, dan  zaman kerajaan Johor-Riau (Pusposari 2017). 

Beberapa Abad kejayaan Melayu Klasik dengan aksara Jawi-nya itu ditandai dengan 

lahirnya tokoh-tokoh penting yang telah menelurkan karya-karya Jawi dalam berbagai disiplin Ilmu. 

Sebagai contoh, Syekh Abdul Samad al-Palimbani al-Jawi, Syaikh Muhammad Arsyad al-Banjari al-

Jawi, Syekh Muhammad Zainuddin as-Sambawi al-Jawi, Syekh Yusuf Khalwati al-Makassari al-

Jawi, Syekh Muhammad Daud al-Fathani al-Jawi, dan sebagainya. Nama-nama tersebut dibubuhi 

julukan al-Jawi di belakangnya (Hendriani, 2017). Maksudnya, ini adalah sebuah gambaran bahwa 

identitas Jawi merupakan sesuatu yang dikenal masyakarat luas dan menjadi kebanggan Nusantara 

pada masa itu. 

Namun seiring dengan kedatangan kolonial dan imperialis Barat, cahaya kegemilangan Jawi 

perlahan meredup. Meskipun pada awalnya pihak penjajah terpaksa menggunakan aksara Jawi 

dalam administrasi dan berbagai urusan dengan kaum pribumi, akan tetapi beberapa dekade 

kemudian aksara Jawi menjadi tersingkir dan terpinggirkan. Semua itu berlaku atas kerja keras dan 

upaya sistematis yang dilakukan oleh belanda sejak menginjakkan kaki di Nusantara. Pada tahun 

1896 seorang keturunan Belanda, C.A. van Ophuijsen memperkenalkan ejaan baru bahasa Melayu 

yang diadopsi dari aksara Romawi (Mijiyanti, 2018). Kemudian pada tahun 1901 ejaan itu disebar 

luas sehingga mendominasi aksara Jawi (Primadesi, 2014). Marginalisasi aksara Jawi tidak hanya 

berdampak pada melemahnya pengaruh Bahasa Arab, hilang jati diri bangsa melayu, tetapi juga 

ikut menghambat penyebaran Islam. 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 14 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Naquib al-Attas dalam Madjid (2013) mengakui, masuknya imperialisme dan kebudayaan 

Barat pada abad ke-16 dan 17 dari berbagai sisi telah berimplikasi pada semakin melambatnya 

proses islamisasi di Nusantara. Apabila mengacu pada fungsi bahasa sebagaimana Sakholid (2017) 

menukil Umam, yakni sebagai simbol agama, maka melemahnya islamisasi pada masa kedatangan 

penjajah juga mengindikasikan adanya stagnansi penyerapan bahasa Arab disebabkan hadirnya 

bahasa baru yang dibawa bangsa Barat. Kedatangan para penjajah berikut bahasa dan budaya 

mereka ikut mempengaruhi keberadaan bahasa Arab sehingga ruang-ruang kosong dalam serapan 

bahasa yang seharusnya diwarnai Arab justru diganti oleh bahasa penjajah. Fenomena pergantian 

ini diakui dalam kajian kebahasaan. Mislanya, Jepang yang menjajah Indonsia dalam masa tidak 

lebih dari tiga tahun memang tidak terlalu memberi pengaruh segnifikan terhadap konstruksi 

bahasa. Tetapi terdapat serapan bahasa Belanda yang datang sebelumnya digantikan oleh kosakata 

bahasa Jepang, yakni kata sandiwara yang menggantikan kata toonel dari bahasa Belanda (Herniti 

2006). 

Salah satu alasan penjajah melakukan penjinakan masyarakat pribumi dan mengukuhkan 

hegemoni aksara Romawi karena Jawi sarat dengan unsur Islam dan Arab. Roza (2017) menyatakan 

bahwa teks naskah Jawi mengandung berbagai ilmu yang berguna bagi kehidupan, misalnya fiqih, 

tasawuf, tauhid, tajwid, sejarah, undang-undang, petuah, perobatan, tabir mimpi dan firasat, 

hikayat, nazam, dan syair. Secara lebih luas, beliau mengutip Achadiati, bahwa warisan khazanah 

intelektual dalam teks-teksi Jawi meliputi berbagai aspek kehidupan, seperti bahasa dan sastra, 

kebudayaan, agama, ekonomi, politik, dan sosial.   Upaya penjajah untuk melemahkan dominasi 

Jawi sebenarnya telah dilakukan sejak awal kedatangan mereka. Heriniti (2019) menyebutkan 

bahwa ejaan Latin untuk bahasa Melayu telah mulai ditulis oleh Pigafetta, selanjutnya oleh de 

Houtman, Casper Wiltens, Sebastianus Dancaert, dan Jonannes Roman. Namun baru setelah tiga 

abad kemudian ejaan itu mendapat perhatian dengan ditetapkannya ejaan C.A. Ophuijsen pada 

tahun 1901. 

Secara ringkas dapat dikatakan bahwa hampir semua kajian tentang tulisan Jawi tidak 

pernah luput dari ungkapan bahwa bahasa Arab, Jawi, Islam, dan Nusantara adalah cerminan 

sebuah peradaban besar di Asia Tenggara yang terlahir dari jalinan panjang antara pendatang 

muslim dengan masyarakat pribumi. Sejarahnya terbentang sejak abad ke-8 hingga akhirnya mulai 

meredup manakala pihak Barat mulai menjajah. Para pengkaji dari berbagai penjuru dengan latar 

belakang dan pendekatan yang berbeda-beda seakan-akan dipertemukan dalam satu kesimpulan 

yang sama. Misalnya, Aslan & Suhari (2019), Amin, A.A.(2018) (2018), Fuadi (Razak & Omar, 

2022), (Shahrom et al., 2022), Herniti, E.(2017), Hendriani, D.(2017), Hizbullah et al. (2019), Lubis 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 15  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

dan Mawar (Lubis et al., 2018), Madjid, D.M (2013), Mijianti (2018), Nur, T.(Humaniora, 2014), 

Roza, (2017),  (Pantu et al., 2014), (Ahmad et al., 2018), Zurina (Z. Abdullah et al., 2020), 

Azrulhizam, et al. (2020), Ramala  (2020), dan lain-lain. Artinya, telah menjadi kesepakatan bahwa 

tulisan Jawi adalah cerminan peradaban Islam di Nusantara. Kemudian terpinggirnya tulisan Jawi 

merupakan akibat dari kemerosotan peradaban Islam itu, serta masuknya pengaruh, dominasi, dan 

hegemoni imperialis Barat melalui tangan-tangan penjajah. Seperti pernyataan Primadesi (2014), 

penjajah Barat ingin mengabadikan dominasi dan hegemoni mereka di Nusantara dengan berbagai 

cara, salah satunya dengan menciptakan hegemoni aksara Romawi sebagai medium penjinakan dan 

propaganda bahwa aksara Nusantara adalah simbol kekolotan dan menghambat peradaban yang 

lebih maju. 

3. METODE PENELITIAN 

Kajian ini merupakan kajian kualitatif dengan metode library research yang bertujuan 

menyajikan fakta maupun fenomena yang berkaitan dengan kemerosotan penggunaan aksara Arab 

pada bahasa-bahasa non Arab, seperti Aljamiado, Xiaojing, dan Jawi, berikut hubungannya dengan 

kemunduran peradaban Islam. Penelitian itu menggunakan pendekatan fenomenologi historis 

dengan mengkaji secara kritis dan sistematis mengenai peristiwa masa lalu sehingga menghasilkan 

jawaban dari persitiwa sejarah melalui analisis yang tepat berdasarkan sumber-sumber yang 

kredibel, menginterpretasi suatu fenomena dengan pendekatan pemahaman sejarah yang obyektif. 

Obyek penelitian berupa fenomena degradasi serapan aksara Arab pada Aljamiado di Spanyol, 

Xiaojing di China, dan Jawi di Nusantara. Sumber data yang digunakan berupa dada-data 

kepustakaan baik dari buku, jurnal penelitian terdahulu, majalah, artikel, dan sumber lain yang 

relevan. Selanjutnya, peneliti melakukan analisis deskriptif-interpretatif terhadap data dan 

informasi berdasarkan hasil kajian dalam buku, jurnal penelitian dan sumber lainnya. Hal ini 

dilakukan untuk  menemukan gambaran yang konprehensif tentang esensi dan hakikat yang 

sebenarnya di balik segala bentuk peristiwa yang berkaitan dengan fokus kajian.   

4. HASIL PENLELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Degradasi Aksara Aljamiado di Spanyol dan Xiaojing di China 

Berkenaan dengan perkembangan bahasa dan sistem penulisan di Spanyol, dapat dikatan 

bahwa ia bermula ketika kota-kota besar yang sangat vital dan menjadi pusat peradaban telah 

direbut oleh penguasa Kristen Spanyol. Kondisi demikian sekaligus melegitimasi kebangkitan 

kekuatan bangsa Spanyol yang sejak lama menyimpan dendam, ingin melepaskan diri, serta 

mengusir bangsa Arab Islam ke tanah asalnya. Kemudian kekuatan itu benar-benar dibuktikan 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 16 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

dengan keberhasilannya merebut Granada, benteng terakhir pemerintahan Islam di Spanyol. 

Muslim Morisko yang memilih tetap bertahan di bawah pemerintah Kristen harus menelan 

kenyataan pahit dengan dijadikan pemeluk kristen secara paksa dan mengganti bahasa Arab dengan 

bahasa Kastilia dalam komunikasi. Namun secara sembunyi-sembunyi mereka tetap memelihara, 

mengajarkan, dan menyebarkan Islam di tengah-tengah komunitasnya. Muncullah aksara 

Aljamiado, bahasa Kastilia Spanyol yang ditulis dengan aksara Arab dan bertahan hingga 200-an 

tahun 

Fenomena kebahasaan dalam konstruksi sosial muslim Morisko menguatkan pernyataan 

Tohir dan Santoso dalam Suryono, et. al. (2014). Menurutnya, bahasa sebagai fenomena sosial tidak 

dapat direduksi hanya sebatas analisis lingusitik murni, melainkan juga perlu dilihat dari konteks 

interaksi sosial. Dengan kata lain, bahasa tidak hanya tentang sintaksis, tetapi ada unsur ideologi 

dibalik penggunaan suatu wacana. Dalam arti yang lebih luas, muatan ideologi tidak hanya terbatas 

pada wacana, tetapi juga pada komponen bahasa yang lain, seperti aksara. Beberapa persitiwa 

penggantian satu aksara ke aksara lain merupakan perwujudan dari benturan ideologi. Sebagai 

contoh, digantinya aksara Arab dengan Romawi sebagai implikasi sekularisasi Turki (Husaini, 

2005) dan tergesernya aksara Jawi dilatarbelakangi kekhawatiran Belanda dan penajajah lain di 

Nusantara terhadap ancaman kekuatan Islam (Mijiyanti, 2018), serta dukungan pemahaman 

komunis karena sikap antipatinya terhadap Islam dan Arab di Nusantara (Dungcik, 2017).  

Jadi, kemunculan aksara Aljamiado di Spanyol adalah dampak dari benturan Ideologi dan 

perebutan hegemoni yang melibatkan Islam di satu pihak dan Kristen Barat di pihak lain. Dualisme 

identitas muslim Morisko mencerminkan dua poros yang berbeda namun berkumpul pada satu 

titik yang sama, sehingga orang-orang Morisko dapat dilihat sebagai bagian entitas Spanyol dari 

bahasa dan praktik agama sehari-hari, tetapi juga tidak salah jika dikatakan sebagai entitas Arab 

Islam dari sudut bahasa tulis dan praktik agama yang dijalankan secara rahasia. Maka 

menghilangnya aksara tersebut dari pelataran sejarah muslim di Spanyol sekaligus sebagai 

gambaran tentang tersingkirnya secara total pengaruh Islam dan tersapunya sisa peradaban Islam 

yang telah hancur. 

Begitupun dengan melemahnya aksara Xiaojing, benturan ideologi memainkan peranan 

penting sehingga mengakibatkan wajah kebudayaan Islam dan Arab semakin luntur di China. 

Unsur arab tidak hanya hilang dalam bahasa, manuskrip dan berbagai peninggalan bersejarah 

banyak dilenyapkan. Sobeiroj, F. (2019) menyebutkan beberapa faktor penyebab menghilanganya 

manuskrip-manuskrip yang sangat berharga itu. Pada zaman kolonial, orientalis dan arkeolog 

Eropa sangat berambisi untuk mengumpulkan manuskrip Islam. Dan jarang sekali manuskrip itu 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 17  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

dikembalikan ke tanah asalnya. Menghilangnya banyak manuskrip juga merupakan dampak 

peperangan, misalnya. perang saudara dan perselisihan sektarian, perang China – Jepang tahun 

1937 hingga 1945, perang komunis dan Guomindang tahun 1946 hingga 1949. Dan yang tidak 

kalah penting adalah revolusi kaum proletar yang terjadi antara 1966 hingga 1976. Dikatakan bahwa 

dalam revolusi tersebut ribuan manuskrip dan peninggalan kebudayaan Arab lainnya dilenyapkan, 

bangunan-bangunan Islam dihancurkan dan propaganda kaum komunitas memaksa komunitas 

muslim percaya bahwa budaya tradisional mereka mencerminkan kekolotan dan ketertinggalan. 

B. Degradasi Aksara Jawi di Nusantara 

Menurut Husaiani (2005), sekularisasi di dunia Islam dalam pertama kali dilakukan oleh 

Kemal Attaturk. Kekaguman yang luar biasa terhadap peradaban barat melahirkan imitasi Barat di 

Turki. Pada tahun 1924 pemerintah Turki mengeluarkan Undang-Undang yang mewajibkan 

seluruh sekolah berada di bawah pengawasan kemeterian pendidikan. Sekolah agama ditutup dan 

diganti dengan lembaga kaderisasi imam dan khatib. Pada tahun 1928, pelajaran bahasa Arab dan 

Persia ditiadakan. Pada tahun yang sama, untuk pertama kalinya tulisan Bahasa Arab diganti dengan 

aksara Romawi. Selanjutnya pada tahun 1930 pendidikan agama dihapus dari sekolah-sekolah 

perkotaan, dan tahun 1933 pendidikan agama dihapus dari sekolah-sekolah pedesaan.  

Penghapusan pelajaran bahasa Arab di sekolah dan penggantian aksra Arab dengan Aksara 

Romawi  berdampak pada semakin asingnya bahasa Arab di kalangan masyarakat. Bahkan Tahir 

(al-Hikmah & 2019, [s.d.]) menggambarkan Turki Modern sebagai negara yang telah menjadikan 

perkembangan bahasa Arab terhenti. Paham sekulerisme dan nasionalisme menjadikan mereka 

lebih suka disebut sebagai bagian dari Eropa dan menolak dikaitan dengan bangsa Arab. 

Pernyataan Tahir yang menyebut Turki sebagai aktor penting dalam stagnansi perkembangan 

bahasa Arab cukup beralasan. Menurutnya sisa wilayah Turki yang terbentang seluas 567.356 km 

dihuni oleh 98 persen umat Islam. Ia ingin menunjukkan bahwa bahasa dan budaya Arab telah 

digantikan dan dipinggirkan secara paksa oleh bahasa Turki dan pengaruh budaya Eropa melalui 

kebijakan Kemal Attaturk. 

Selanjutnya Husaini menambahkan bahwa perjuangan kemerdekaan Indonesia sejak awal 

juga menjadi medan propaganda pemikiran Barat. Soekarno, Presiden Indonesia Pertama, disebut 

sebagai tokoh yang berusaha menjiplak Barat untuk diterapkan di Indonesia. Ia merupakan tokoh 

pengagum berat Kemal Attaturk yang dianggap sebagai sosok yang paling maju, modern, dan 

berani. Ia tidak segan-segan memuji langkah sekularisasi yang dijalankan Kemal di Turki. 

Kekaguman Seokarno terhadap Sekularisasi Turki dapat dilihat dalam Majalah Pandji Islam nomor 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 18 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

12 dan 13 tahun 1940, yang dipimpin oleh Zainal Abidin, tokoh Masyumi. Pernyataan Seokarno 

terdokumentasi dalam artikelnya yang berjudul “Memudakan Islam”.  

Sebagai seorang tokoh yang sangat mengagumi Kemal Attaturk berikut pemikiran dan 

proyek sekularisasinya, maka tidak dinafikan bahwa Seokarno memiliki andil besar dalam 

pergantian aksara Jawi ke aksara Romawi sebagai tulisan yang sah di negara-negara Melayu. 

Merujuk pada Roza (2017), tergesernya aksara Jawi secara resmi terjadi pada tahun 1950-an, yakni 

melalui Kongres Bahasa yang diselenggarakan di Singapura. Kongres tersebut memperkuat 

kedudukan aksara Romawi dan sekaligu memadamkan dominasi aksara Jawi yang selama ini 

korespondesi di Nusantara. Melalui kongres itu terbentuklah Dewan Bahasa di Pustaka Malaysia 

yang kemudian memelopori penggunaan aksara Romawi. Sejak saat itu hampir semua percetakan 

mengganti penerbitan koran, buku, majalah, dan sebagainya dengan aksara Romawi. Mengutip 

Nashrullah, ia memperkirakan menghilangnya Jawi dari dominasi secara keseluruhan dalam kurun 

1949 hingga 1956. 

Jelaslah kongres Bahasa itu dilaksanakan pada masa pemerintahan Soekarno. Berdasarkan 

keterangan Amin (2018), dalam kongres bahasa tersebut, usulan penggantian tulisan Jawi menjadi 

aksara Romawi datang dari Angkatan Muda Melayu yang mendapat dukungan kuat dari peserta 

yang merupakan delegasi Indonesia. Delegasi tersebut datang dari institusi di bawah pimpinan Dr. 

Parjono, yang dikenal sebagai tokoh intelektual dari Partai Komunis Indonesia (PKI). Dan seperti 

diketahui bahwa PKI merupakan partai yang memusuhi Islam di Indonesia dan menganggapnya 

sebagai agama dan budaya Arab. Dungcik  (2017) menyebutkan alasan orang mendasar ambisi 

orang-orang PKI mengganti aksara Jawi, yakni karena kebencian mereka terhadap segala unsur 

Islam dan Arab. Maka nasionaliasi segala hal yang berkaitan dengan Arab perlu dilakukan, termasuk 

di antaranya dengan mengganti dan menghapus identitas Arab berupa aksara Jawi. Jadi, sekularisasi 

di Turki dan degradasi aksara Jawi di Nusantara memiliki keterkaitan sejarah yang menggambarkan 

adanya benturan pemikiran dan ideologi yang ingin diterapkan di wilayah-wilayah komunitas Islam.  

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa marginalisasi dan degradasi aksara Jawi 

merupakan satu contoh fenomena dalam kajian ortografi yang mana pemegang otoritas dapat 

memengaruhi perkembangan suatu aksara dan penggunaannya pada bahasa-bahasa lain. Hal ini 

sejalan dengan pernyataan Bondarev (Bondarev et al. 2019), menurutnya standardisasi penggunaan 

aksara, seperti aksara Arab, pada bahasa-bahasa lain dapat dipengaruhi oleh beberapa faktor, 

misalnya kontak antarbahasa, otoritas atau kewenangan, jaringan dan hubungan para juru tulis dan 

sebagainya. Mengenai pengaruh otoritas pemerintah, menurutnya tidak terlalu relevan apabila 

dikatakan memberi pengaruh yang signifikan, karena yang lebih memadai berdasarkan beberapa 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 19  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

kajian adalah network, identitas, genre, dan bahasa. Tapi pernyataan tersebut tidak dapat disangkal 

sebab obyek kajian yang maksud adalah dan standardisasi aksara Arab pada komunitas Kristen 

Palestina Utara abad abad 8 – 9, New Persian abad 9 – 11, Aljamiado abad 15 – 17, Ottoman 

Turkish dalam Arabo-Persian abad 14 – 19, Sino-Arabic di Barat Laut China, Jawi di Maluku abad 

17 – 19, Kanuri dan Hausa Ajami abad 17 – 2-, Kabyle Barbar di Algeria abad 19 – 20, dan Fidal 

Ethoipa abad 19 – 20. Namun konsep Bondrev tentang beberapa faktor yang memengaruhi 

standardisasi penggunaan aksara bahasa Arab dalam bahasa –bahasa lain dapat dibawa ke ruang 

lingkup yang lebih luas. Artinya pengaruh tersebut tidak hanya berlaku pada standardisasi, 

melainkan juga pada legitimasi dan penghapusan penggunaan suatu bahasa dan aksaranya.  

Kemudian di tengah dominasi aksara Romawi, Malaysia merupakan satu di antara negara-

negara Melayu yang proaktif dalam dalam revitalisasi dan reaktualisasi Jawi. Hal ini dapat dilihat 

dari semarakanya program-program yang secara langung berada di bawah kendali dan dukungan 

pemerintah. Unsur-unsur jawi masih dapat dilihat dalam beberapa aspek di seluruh wilayah, seperti 

pendidikan, pemerintahan, fasilitas umum, dan forum-forum ilmiah. Namun demikian, beberapa 

kajian menyatakan bahwa aksara Jawi di Malaysia dalam kondisi kritis.(2020) menyatakan bahwa 

aksara Jawi masih terpinggirkan dalam sistem pendidikan, tingkat pemahaman masyarakat 

terhadapnya semakin berkurang. Kegigihan pemerintah untuk menghidupkan Jawi tidak disertai 

dengan inisiatif-inisiatif dari pihak pengajar. Akhirnya, pelajar tidak mampu mengenal huruf 

dengan baik, dan bahkan sulit memahami Al-Qur’an. Seolah Adam ingin memberi pesan bahwa 

dalam gerakan yang sangat masif saja aksara Jawi justru terkesan semakin mengalami kemunduran. 

Oleh sebab itu, menurutnya pemerintah melalui Kementerian Pendidikan sangat 

diharapkan dapat mendukung para pengajar dan peneliti Jawi untuk menciptakan inovasi baru 

dalam mengembangkan sistem pemelajarannya, misalnya dengan memberikan anggaran atau 

anugerah penelitian. Selain itu, kesadaran tentang pentingnya aksara Jawi juga perlu tumbuh di 

kalangan orang tua agar dapat menamakan motivasi pada anaknya sejak dini. Senada dengan Adam, 

di penghujung abad ke-20, (Sunanto, 2018) pernah menyatakan bahwa penghapusan huruf Arab-

Melayu pada 1960 pada hakikatnya merupakan kerugian yang besar bagi bangsa Indonesia. Akibat 

dari penghapusan itu, pada tahun 1975, banyak generasi muda yang tidak mengetahui sejarah 

bangsanya, dan kemampuan membaca Al-Qur’an semakin merosot.  

 

 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 20 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

C. Pengaruh Islam dalam Sejarah Kemunculan, Perkembangan, dan Kemerosotan 

Aksara Aljamiado, Xiaojing, dan Jawi  

Pada dasarnya bahasa merupakan media komunikasi dan perangkat untuk menyampaikan 

ide, gagasan, pemikiran, dan perasaan seseorang. Dalam perkembangannya, bahasa memiliki 

keterkaitan dengan ideologi. Maka bahasa pun menjadi medan pertempuran berbagai pihak untuk 

menanamkan sebuah pemahaman, keyakinan, dan pandangan hidup kepada pendengarnya. 

Akhirnya bahasa tidak hanya sebagai alat komunikasi, tetapi juga menjadi alat indoktrinasi, 

mengubah dan mempengaruhi, bahkan menguasai pendengarnya, sehingga segala ide, gagasan, 

keyakinan, dan pemikiran dapat dibentuk, diubah, dan disebarkan melalui kekuatan bahasa (Amin 

Humanika dkk 2014).  

Atas dasar itu, adalah rasional ketika benturan peradaban yang terjadi sejak zaman dahulu 

hingga hari ini selalu memosisikan bahasa sebagai salah satu komponen yang amat penting. Dan 

tidak mengherankan apabila di kalangan masyarakat penutur bahasa yang berbeda, pihak 

pengendali hegemoni menjadikan bahasa sebagai alat pembuka untuk menancapkan kekuasaan dan 

memastikan kestabilan serta keamanan dari kemungkinan berupa ancaman dan serangan dari pihak 

lawan. Artinya, bahasa pemilik ideologi dan kekuasaan harus menjadi standar baku di masyarakat. 

Oleh sebab itu, sering kali diungkap dalam sejarah mengenai penghapusan suatu bahasa tertentu 

oleh kekuatan yang sedang berkuasa.  

Sebaliknya, dalam fase kemunduran, bahasa juga dijadikan sebagai salah satu media utama 

dalam upaya mengmbalikan hegemoni. Sebagai contoh, Khalifah dalam Kurnia (Arab & 2017, 

[s.d.]) (2017) mengutarakan bahwa pada perempat pertama abad 20, tepatnya pada tahun 1919, 

gerakan penerjemahan ilmu pengetahuan ke bahasa Arab secara komprehensif dilakukan dengan 

masif di Baghdad. Universitas Suriah menjalankan Arabisasi itu dengan mewajibkan bahasa Arab 

sebagai bahasa kedokteran dan seluruh mata kulian di Fakultas Hukum. Bahasa Arab 

menggantikan kedudukan bahasa Turki dalam setiap aspek kehidupan, seperti koran, radio, berita, 

undang-undang, insdustri, perdagangan, ekonomi, administrasi, penelitian, dan pendidikan. Tidak 

berselang lama setelah didirikannya pusat ilmu pengetahuan Arab di Damaskus, didirikan pusat 

bahasa Arab di Kairo tahun 1934, pusat pengetahuan orang Irak di baghdad tahun 1947. Selain itu, 

pada 3 – 7 april 1961 diselenggarakan Konfrensi Arabisasi di Rabat. Sebagai lanjutan dari konfrensi 

tersebut pada tahun-tahun berikutnya marak dilaksanakan konfrensi serupa di negara-negara Arab.  

Tidak diragukan bahwa upaya Arabisasi tersebut merupakan respon terhadap Turkinisasi 

yang merebak di sebagaian belahan dunia Islam masa itu. Sebagainya dinyatakan Zaghrut (2009), 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 21  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

dinasti Turki Utsmani telah berjasa dalam memberikan bantuan kepada muslim Morisko dalam 

mengatur dan memfasilitasi eksodus massal dengan memindahkan mereka dalam jumlah besar ke 

berbagai wilayah kekuasaan khilafah. Namun tanpa menafikan dan keutamaan dan jasa Daulah 

Utsmaniyah, ia menyesali munculnya sikap politik Turkiisasi yang diikuti oleh negara Turki. 

Menurutnya, kebijakan politik tersebut telah menimbulkan fanatisme kesukuan dan kebangsaan 

yang telah membangun jurang pemisah antara Turki dan bangsa Arab. Ditambah lagi sikap mereka 

yang berusaha mengganti bahasa Arab dengan bahasa Latin. Maka jelaslah, bahasa merupakan 

aspek penting dalam pasang surut pengaruh sebuah hegemoni pada sejarah peradaban. Artinya, 

perkembangan pengaruh bahasa Arab baik dalam lisan dan tulisan seringkali berkaitan dengan 

persaingan dan perebutan pengaruh, baik di kalangan Islam sendiri, ataupun persaingan dominasi 

antar Islam dan non-Islam. 

Dalam kaitannya dengan pengaruh dan perkembangan bahasa Arab dalam sistem penulisan 

di Spanyol, China, dan Nusantara, sejarah kedatangan Islam sebagai sebuah agama universal tentu 

memainkan peran penting. Sebelumnya telah dipaparkan catatan sejarah tentang polemik dalam 

kemunculan hingga kemunduran aksara Aljamiado di Spanyol, Xiaojing di China, dan Jawi di 

Nusantara. Paparan sejarah tersebut mengungkap esensi dan hakikat d ibalik berbagai peristiwa 

yang berkaitan dengan ketiga aksara itu. Di antara esensi sejarah yang dapat diungkap ialah tentang 

siapa yang pertama kali menginisiasi penggunaan aksara Jawi di Nusantara.  

Awal mula penyematan nama aksara Jawi masih belum dapat dipastikan. Berbagai 

keterangan pun terkesan masih berupa asumsi yang dilandaskan pada penafsiran melalui karya 

orang Arab pada masa itu, seperti dalam catatan Ibnu Batutah, Yaqut, dan Abul Fida yang 

menyebut pulau Sumatera dan sekitarnya dengan istilah Jawwah (Hendriani, 2017, n.d.), sehingga 

tulisan penamaan Jawi dinisbatkan ke mereka. Apalagi Omar Awang dalam Suryaningsih (2016) 

menyatakan penamaan Jawi oleh orang Arab hanya sebatas kemungkinan, sehingga jelaslah 

pendapat yang menyandarkan penamaan Jawi pada catatan Ibnu Batutah tidak bisa dibenarkan 

begitu saja. Pernyataan tersebut masih menimbulkan pertanyaan, sebab Ibnu Batutah hanya 

menceritakan tentang masyarakat Islam yang ia temui ketika bersinggah di Samudra Pasai dalam 

perjalanannya menuju China. Tidak ada ungkapannya yang menceritakan tentang tulisan 

masyarakat Nusantara yang mengadopsi huruf Arab. Sementara pendapat yang mengatakan 

penamaan itu berasal dari orang Arab sebab dinisbatkan pada sebutan Jawwah untuk orang-orang 

Nusantara.  

Adapun tentang siapa yang pertama kali menginisiasi lahirnya aksara Jawi, penelusuran 

tentang Xiaojing dan Aljamiado dapat menjadi jembatan untuk sampai pada sebuah kesimpulan yang 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 22 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

lebih meyakinkan. Aljamiado lahir dan bertahan selama dua abad karena didorong oleh semangat 

mulsim Morisko untuk tetap mempelajari dan mengamalkan agama Islam secara sembunyi di 

bawah bayang-bayang Kristenisasi secara paksa melalui Mahkamah Inkuisisi (Zahgrut, 2009.). 

Aksara itu lahir atas inisiasi muslim yang secara turun temurun berkomunikasi dengan bahasa Arab. 

Ketika mereka dipaksa berbicara dengan bahasa Kastilia dan dilarang keras berbicara dengan 

bahasa Arab, maka Aljamiado dijadikan alternatif untuk tetap menulis bahasa Kastilia yang kini telah 

menjadi bahasa sehari-hari. Maka di satu sisi mereka masih bisa mempertahankan unsur Arab dan 

Islam melalui tulisan, namun di sisi lain mereka dengan terpaksa bahasa Arab semakin terkikis dari 

lisan, kemudian diganti bahasa lokal. Artinya Aljamiado muncul sebab muslim Morisko telah pandai 

berbahasa Kastilia Spanyol, tetapi mereka lebih familiar dengan aksara Arab. Sehingga bahasa 

tersebut ditulis dengan aksara Arab. Tujuannya ialah untuk menjaga ruh Islam dan Arab, dan 

sekaligus beradaptasi dengan bahasa baru berikut penutur aslinya.  

Demikian juga dengan Xiaojing, kemunculannya dilatarbelakangi sebuah kondisi yang tidak 

jauh beda dengan apa yang dialami muslim Morisko di Spanyol. Hal ini dapat dilihat dari 

keterangan Zhou dalam Sobieroj  (Friedrich et al., 2019) dan selainnya. Dinasti Ming dan Qing 

mengeluarkan kebijakan politik yang memaksa etnis muslim China untuk berkomunikasi dengan 

bahasa lokal. Pada saat yang sama penguasa melakukan lokalisasi dan reedukasi dengan memutus 

segala akses yang dapat menghubungkan mereka dengan muslim di wilayah jauh, seperti di Asia 

Tenggara, Asia Selatan, Timur Tengah, hingga Spanyol. Barangkali kasus muslim Uyghur hari ini 

dapat dijadikan satu gambaran mengenai peristiwa yang dialami etnis muslim pada masa itu. 

Akhirnya, terjadilah asimilasi etnis muslim yang melahirkan budaya, tradisi, dan corak baru yang 

menampilkan wajah Islam yang unik dan berbeda dari tanah kelahirnnya.  

Sebagaimana di Spanyol, etnis muslim China akhirnya menggunakan bahasa China dalam 

komunikasi sehari-hari. Sementara bahasa Arab hanya terbatas di masjid-masjid. Mereka semakin 

asing dengan bahasa Arab tetapi masih memiliki keinginan yang kuat untuk mempertahankan dan 

mempelajari agama tanpa menghilangkan unsur-unsur Arab. Maka terlahirlah aksara Xiaojing 

sebagai alternatif menulis bahasa China yang menjadi bahasa komunikasi. Salah satu faktor yang 

mendorong kemunculannya juga kaerana bahasa China hanya digunakan dalam lisan, sementara 

dalam tulisan mereka lebih familiar dengan bahasa Arab yang didapati melalui pembelajaran Al-

Qur’an dan agama di masjid-masjid. Maka sama halnya dengan muslim Morisko, di satu sudut 

mereka masih bisa menjaga sendi-sendi Islam, namun di sudut lain bahasa Arab telah luntur dari 

lisan-lisan mereka.  



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 23  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Jika dikomparasikan antara kemunculan aksara Xiaojing dan Aljamiado, keduanya memiliki 

latar belakang fenomena sosial dan keagamaan yang serupa. Tetapi terlepas dari konteks sosial, 

agama, dan politik, dapat ditarik satu gambaran jelas bahwa komunitas muslim yang sebelumnya 

berbahsa Arab adalah orang yang pertama kali memelopori lahirnya aksara Aljamiado maupun 

Xiaojing. Maka apabila mengacu pada kedua aksara tersebut, pendapat Shellabear lebih dapat 

dipertanggungjawabkan. Ia mengatkan bahwa orang Melayu menerima sistem bacaan dan tulisan 

Jawi secara langsung dari orang Arab, dan orang Arablah yang pertama kali menggunakan huruf 

hijaiyah untuk menulis bahasa Melayu (Suryaningsih, 2016). Demikian juga Hasim Musa dalam 

Ahmad, S. et.al. (2018) membenarkan pendapat Shellabear, dan Ia tidak sependapat dengan 

pernyataan sebagian pengkaji yang mengaitkan penamaan Jawi dengan pulau Jawa. 

Namun kesimpulan Shellabear tidak serta-merta menjadi titik akhir dalam dialektika 

kemunculan Jawi. Justifikasi terhadap teorinya masih membawa satu pertanyaan tentang mengapa 

komunitas muslim di Nusantara lebih memilih berkomunikasi dengan bahasa pribumi, sedangkan 

komunitas muslim di Spanyol atau pun China tetap menggunakan bahasa Arab. Namun untuk 

menjawab persoalan tersebut, sebagaimana Citra (2020)  mengutip Purba (2013), bahwa 

lingkungan termasuk faktor yang dapat memengaruhi hidup dan berkembangnya suatu bahasa 

sebagai alat komunikasi. Artinya, bahasa Arab pada komunitas muslim Spanyol dan China 

merupakan komunikasi yang sejak awal telah terbentuk melalui lingkungan, kemudian diwariskan 

secara turun temurun. Bahasa itu selalu mendominasi dan sedikit kemungkinan untuk disentuh 

pengaruh bahasa lain. Dengan alasan itulah King dan Ming mengeluarkan satu kebijakan yang 

menciptakan akulturasi bahasa dan asimilasi budaya secara paksa. Tidak jauh beda dengan 

komunitas muslim Spanyol, mereka dari awal merupakan komunitas yang datang dengan 

membawa dominasi dalam segala bidang, seperti politik, militer, bahasa, ekonomi, pendidikan, dan 

lain-lain sehingga yang terjadi justru sebaliknya, penduduk aslilah yang mempelajari bahasa Arab.  

Berbeda dengan komunitas muslim di Nusantara, mereka datang dengan jumlah yang 

sedikit. Atau datang dengan jumlah yang banyak tetapi berada di tempat yang berbeda-beda, 

sehingga komunitas muslim yang berbahasa Arab tetap menjadi minoritas. Kondisi demikian 

menuntut mereka untuk beradaptasi dengan berbaur dan berkomunikasi dengan bahasa Melayu. 

Kemudian, pada masa Islam telah diterima oleh kalangan luas dengan pola top-down, yang dipelopori 

oleh raja-raja dan diikuti rakyatnya, semakin mempertegas bahwa komunitas muslim pendatang 

masa itu merupakan minoritas. Kondisi itu menuntut mereka untuk beradaptasi dengan masyarakat 

sekitar dengan belajar dan berkomunikasi menggunakan bahasa Melayu atau dalam istilah 

Thomason yang dikutip Herniti (2017), telah terjadi kontak bahasa lebih dari satu bahasa digunakan 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 24 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

pada saat yang sama. Sehingga dalam interaksi dengan masyarakat pribumi itulah tejadi 

percampuran dua bahasa. Akhirnya, bahasa Arab banyak memberi warna dan memperkaya bahasa 

Melayu dari sisi perbendaharaan kata. Sementara itu bahasa Melayu tetap bertahan, semakin 

berkembang, dan menjadi lingua franca. 

5. PENUTUP 

Penggunaan aksara Arab sebagai bahasa tulis dilatarbelakangi oleh fenomena sosial yang 

berbeda-beda. Walaupun demikian, semuanya berkaitan dengan pasang surut pengaruh Islam pada 

suatu wilayah atau kelompok masyarakat. Fenomena sosial itu melahirkan aksra Arab dalam sistem 

penulisan bahasa non Arab sebagai hasil dari akulturasi kebudayaan Arab Islam dengan kebudayaan 

lokal. Akulturasi itu terbangun melalui interaksi yang terjalin antara komunitas muslim sebagai 

penutur bahasa Arab dengan masyarakat lokal yang menggunakan bahasa mereka sendiri. Terdapat 

banyak bahasa di dunia yang mengadopsi bahasa Arab dalam sistem penulisan. Termasuk di 

antaranya ialah aksara Aljamiado dalam bahasa Kastilia Spanyol, Xiaojing dalam bahasa China, dan 

Jawi dalam bahasa Melayu di Nusantara. Aljamiado dan Xiaojing pertama kali muncul disebabkan 

kekuatan Islam mulai melemah di daerah yang sebelumnya berada dalam hegemoni dan dominasi 

muslim. Kemudian hegemoni berpindah tangan ke kekuatan luar Islam dengan membawa agama, 

bahasa, dan ideologi yang berbeda. Komunitas muslim berada di bawah penindasan dan aturan 

penguasa yang sewenang-wenang. Mereka dilokalisasi dan dinaturaliasi secara paksa, di antaranya 

ialah dengan melemahkan unsur agama Islam dan melucuti bahasa Arab dalam komunikasi, 

kemudian diganti bahasa lokal. Maka muncullah kedua aksara tersebut sebagai implikasi dari 

kewajiban menggunakan bahasa lokal di satu sisi, sekaligus menjadi konsekuensi logis dari 

semangat dan kesadaran menjaga unsur-unsur Islam dan Arab di sisi lain. Namun kedua aksara ini 

merosot dan bahkan hilang seiring dengan semakin lunturnya unsur-unsur Islam dan Arab. 

Sementara itu, aksara Jawi pertama kali lahir disebabkan kekuatan Islam di Nusantara yang 

semakin kokoh dan diterima secara luas di kalangan masyarakat pribumi. Agama, bahasa, dan 

ideologi yang dibawa oleh pendatang muslim hidup dan berkembang di kalangan penguasa dan 

rakyat biasa. Bahasa Melayu merupakan bahasa komunikasi dan bahasa mayoritas muslim lokal. 

Dengan demikan, komunitas muslim pendatang yang minoritas dengan sukarela mempelajari 

bahasa Melayu dan menggunakannya dalam komunikasi bersama masyarakat setempat. Kemudian 

mereka menginisisasi dan memperkenalkan aksasra Jawi, yaitu bahasa Melayu yang ditulis dengan 

aksara Arab. Selain untuk memudahkan dalam menulis bahasa Melayu dengan aksara yang familiar 

di kalangan mereka, juga sebagai proses penetrasi ajaran Islam sehingga masyarakat bisa membaca 

dan menulis bahasa Arab, sebab ia merupakan bagian penting dan mendasar. Aksara Jawi 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 25  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

berkembang pesat dan menjadi simbol kejayaan dan kegemilangan bangsa Melayu dan peradaban 

Islam di Nusantara. Namun pada akhirnya aksara Jawi perlahan terpinggirkan dan disingkirkan 

oleh hegemoni dan dominasi aksara Romawi. Kemunculan Aksara romawi lahir dari dominasi 

pengaruh dan kekuasaan penajajah sekaligus pertanda melemahnya pengaruh dan kekuatan Islam 

di Nusantara dalam beberapa aspek, seperti sistem pendidikan, bahasa, budaya, islamisasi, 

ketatanegaraan, politik, ekonomi, dan sebagainya.  

DAFTAR PUSTAKA 

… Y. M.-I. P. S. P. B. dan, & 2018, undefined. (2018). Penyempurnaan Ejaan Bahasa Indonesia. 
jurnal.unmuhjember.ac.idY MijiantiBELAJAR BAHASA: Jurnal Ilmiah Program Studi 
Pendidikan, 2018•jurnal.unmuhjember.ac.id, 3(1), 113–126. 
http://jurnal.unmuhjember.ac.id/index.php/BB/article/view/1114 

Abdullah, F., Hj Ab Rahman, A., Manan Ali, A., Khairi Abdul Kadir, F., & Adam, F. (2020). 
Article ID: IJM_11_07_008 Historical Background and Development. International 
Journal of Management (IJM, 11(7), 68–78. https://doi.org/10.34218/IJM.11.7.2020.008 

Abdullah, Z., Shah, A. A.-T. S. A. S., & 2020, undefined. (2020). Peminggiran Tulisan Jawi Sebagai 
Lambang Jati Diri Melayu: Satu Kajian Tinjauan: Abandonment of Jawi Script as a 
Symbol of Malay Identity: A Case Observation. jsass.kuis.edu.myZ Abdullah, AYA 
AzizThe Sultan Alauddin Sulaiman Shah Journal (JSASS), 2020•jsass.kuis.edu.my. 
http://jsass.kuis.edu.my/index.php/jsass/article/view/152 

Adab dan Humanioran, F., Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, U., & Dien Madjid, M. 
(2013). Relasi Budaya Arab-Melayu dalam Sejarah di Indonesia. academia.eduMD 
MadjidBuletin Al-Turas, 2013•academia.edu, XIX(2). 
https://www.academia.edu/download/50626033/15._PDF_435_-_452.pdf 

Ahmad, S., Othman, H., Afkari, R., Rusdi, M., Hisyam, M., & Rahim, A. (2018). TINJAUAN 
TERHADAP CABARAN SEMASA TULISAN JAWI SEBAGAI WARISAN 
MASYARAKAT PERADABAN BANGSA MELAYU. Journal of Techno-Social, 10(1), 
2600–7940. https://doi.org/10.30880/jts.2018.10.01.007 

Ain, A. Q., & Zunnorain, S. (2015a). Acculturation through means of communication: A study 
of linguistic exchanges between Chinese and Arabic. Trames, 19(1), 51–71. 
https://doi.org/10.3176/TR.2015.1.04 

Ain, A. Q., & Zunnorain, S. (2015b). Acculturation through means of communication: A study 
of linguistic exchanges between Chinese and Arabic. Trames, 19(1), 51–71. 
https://doi.org/10.3176/TR.2015.1.04 

al-Hikmah, G. T.-J., & 2019, undefined. ([s.d.]). Genealogi Islam di Turki dan Kaitannya dengan 
Perkembangan Bahasa Arab. journal3.uin-alauddin.ac.id. Recuperado 9 de fevereiro de 
2024, de https://journal3.uin-
alauddin.ac.id/index.php/al_hikmah/article/view/12618 

Amin, A. A. (2018). Bahasa Melayu Palembang Mengadopsi Bahasa Arab Fusshah  dalam Naskah 
Palembang Tahun 1842. Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam, 18(2), 1–25. 
https://doi.org/10.19109/TAMADDUN.V18I2.2783 



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 26 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Arab, Y. Y.-P. K. N. B., & 2017, undefined. ([s.d.]). Usaha Bahasa Arab dalam Menghadapi Era 
Globalisasi. prosiding.arab-um.comYK YahyaProsiding Konferensi Nasional Bahasa Arab, 
2017•prosiding.arab-um.com. Recuperado 9 de fevereiro de 2024, de http://prosiding.arab-
um.com/index.php/konasbara/article/view/108 

Asy’ari, H. (2016). Keistimewaan Bahasa Arab Sebagai Bahasa Al-Qur’an. Nidhomul Haq : Jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam, 1(1), 21–28. https://doi.org/10.31538/NDH.V1I1.5 

Bahasa, I. S.-P. K. N., & 2016, undefined. ([s.d.]). SASTRA ISLAM DALAM MANUSKRIP 
(KAJIAN TEKS BER-AKSARA JAWI SEBAGAI SALAH SATU BAHAN AJAR 
MAHASISWA. prosiding.arab-um.comI SuryaningsihProsiding Konferensi Nasional Bahasa Arab, 
2016•prosiding.arab-um.com. Recuperado 9 de fevereiro de 2024, de http://prosiding.arab-
um.com/index.php/konasbara/article/view/100 

Bahasa, Y. P.-K. J. P., Sastra, undefined, dan, undefined, & 2015, undefined. (2014). Hegemony 
of Dutch Colonial Government Against The Existence of Minangkabau Ancient 
Manuscripts With Arabic-Malay. ejournal.unp.ac.id. 
https://ejournal.unp.ac.id/index.php/komposisi/article/view/8047 

Bondarev, D., Gori, A., & Souag, L. ([s.d.]). Creating Standards : Interactions with Arabic script in 12 
manuscript cultures. 336. 

Culture, I. S.-C. J. language and, & 2019, undefined. ([s.d.]). Hubungan Bahasa, Sastra, Dan 
Ideologi. journal.uinmataram.ac.id. Recuperado 9 de fevereiro de 2024, de 
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/article/view/1613 

Friedrich, M., Isaacson, H., & Quenzer, J. B. (2019). Standardisation in Manuscripts written in 
Sino-Arabic Scripts and xiaojing. library.oapen.orgF SobierojCreating Standards, 
2019•library.oapen.org. 
https://library.oapen.org/bitstream/handle/20.500.12657/25043/2/creatingstandards
.pdf#page=187 

Hizbullah, N., … I. S.-A. J. of A., & 2019, undefined. (2019). Manuskrip Arab di nusantara dalam 
tinjauan linguistik korpus. journal.imla.or.idN Hizbullah, I Suryaningsih, Z MardiahArabi: 
Journal of Arabic Studies, 2019•journal.imla.or.id, 4(1), 65–74. 
https://doi.org/10.24865/ajas.v4i1.145 

HUMANIKA, M. A.-, & 2014, undefined. (2014). Bahasa dan Ideologi: Mengungkap Ideologi 
Dan Kekuasaan Simbolik Di Balik Penggunaan Bahasa (Kajian Teks Media Melalui 
Analisis Wacana Kritis). ejournal.undip.ac.idMF AminHUMANIKA, 
2014•ejournal.undip.ac.id, 19(1). 
https://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika/article/view/7960 

Humaniora, T. N.-, & 2014, undefined. (2014). Sumbangan bahasa Arab terhadap bahasa 
Indonesia dalam perspektif pengembangan bahasa dan budaya. 
download.garuda.kemdikbud.go.id, 26(2), 235–243. 
http://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=1676430&val=297&title
=SUMBANGAN%20BAHASA%20ARAB%20TERHADAP%20BAHASA%20IND
ONESIA%20DALAM%20PERSPEKTIF%20PENGEMBANGAN%20BAHASA%
20DAN%20BUDAYA 

Husaini, A. (2005). Wajah peradaban Barat: dari hegemoni Kristen ke dominasi sekular-liberal. 
https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=nn8cODFdNEcC&oi=fnd&pg=P
A3&dq=Husaini,+A.+(2005).+Wajah+Peradaban+Barat+dari+Hegemoni+Kristen+



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

 | 27  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

ke+Dominasi+Sekuler+%E2%80%93+Liberal.+Depok:+Gema+Insani.&ots=oJc2Z
7Ma8s&sig=AdL9n5Eikv5TQQuHlIeZWvJf6Ho 

Hyytiäinen, T., Jalava, L., Saarikivi, J., & Sandman, E. (2013). Arabic script among China’s 
muslims: A Dongxiang folk story. journal.fiM SuutarinenStudia Orientalia Electronica, 
2013•journal.fi. https://journal.fi/store/article/view/51814/16177 

Islam, D. H.-Q. J. S., & 2017, undefined. ([s.d.]). Peranan tulisan Jawi dalam perkembangan Islam 
di Indonesia. ejournal.stismu.ac.idD HendrianiQolamuna: Jurnal Studi Islam, 
2017•ejournal.stismu.ac.id. Recuperado 9 de fevereiro de 2024, de 
http://ejournal.stismu.ac.id/ojs/index.php/qolamuna/article/view/72 

Islamika, D. R.-J., & 2020, undefined. (2020). Aksara Jawi: Warisan Budaya Dan Bahasa Alam 
Melayu Dalam Tinjauan Sosiolinguistik. ejurnal.umri.ac.idDE RamalaJurnal Islamika, 
2020•ejurnal.umri.ac.id, 3(2), 1–13. 
https://ejurnal.umri.ac.id/index.php/JSI/article/view/2000 

Jaudah;, M. G. (2007). Seratus empat puluh tujuh (147 ilmuan terkemuka dalam sejarah islam. 
//opac.fitk.uinjkt.ac.id/index.php?p=show_detail&id=16560&keywords= 

Keagamaan, E. H.-J. L., & 2017, undefined. ([s.d.]). Islam dan perkembangan bahasa Melayu. 
jlka.kemenag.go.idE HernitiJurnal Lektur Keagamaan, 2017•jlka.kemenag.go.id. Recuperado 9 
de fevereiro de 2024, de 
https://jlka.kemenag.go.id/index.php/lektur/article/view/516 

Kurikulum Pendidikan Islam di Brunei Darussalam Aslan, S. (2019). Sejarah Kurikulum 

Pendidikan Islam di Brunei Darussalam. Jurnal Iqra’ : Kajian Ilmu Pendidikan, 4(1), 113–
127. https://doi.org/10.25217/JI.V4I1.448 

Literasi, M. A.-P., & 2020, undefined. ([s.d.]). Pengaruh Lingkungan terhadap Pemerolehan 
Bahasa Pertama Anak Usia 2 Tahun 8 Bulan dalam Tataran Sintaksis. jurnal.umj.ac.idMC 
AbdullahPena Literasi, 2020•jurnal.umj.ac.id. Recuperado 9 de fevereiro de 2024, de 
https://jurnal.umj.ac.id/index.php/penaliterasi/article/view/5695 

Lubis, M. H., Mawar, M., Fakulti, K., & Budaya, I. (2018). Tulisan Jawi: Jambatan masa ke masa 
silam dan usaha pelestariannya. rumpunjurnal.comMH Lubis, MM KembarenRUMPUN 
JURNAL PERSURATAN MELAYU, 2018•rumpunjurnal.com, 6, 61–73. 
http://rumpunjurnal.com/jurnal/index.php/rumpun/article/view/38 

Pantu, A., Sultan, I., & Gorontalo, A. (2014). Pengaruh bahasa Arab terhadap perkembangan 
bahasa Indonesia. ejournal.uin-malang.ac.idA PantuULUL ALBAB Jurnal Studi Islam, 
2014•ejournal.uin-malang.ac.id, 15(1). http://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/ululalbab/article/view/3154 

Pendidikan, D. P.-J. I., & 2017, undefined. ([s.d.]). Kajian Linguistik Historis Komparatif Dalam 
Sejarah Perkembangan Bahasa Indonesia. jim.unisma.ac.id. Recuperado 9 de fevereiro de 
2024, de http://jim.unisma.ac.id/index.php/fkip/article/view/226 

Razak, F. bin A., & Omar, R. bin. (2022). CABARAN TULISAN JAWI DALAM REVOLUSI 
INDUSTRI 4.0. https://www.researchgate.net/profile/Azrizan-Abu-Bakar-
2/publication/365489181_Prosiding_Kolokium_STREM_PdPc_Tahun_2022_ISSNE
_XXXXXXXXXXXXXXX_CABARAN_TULISAN_JAWI_DALAM_REVOLUSI_
INDUSTRI_40_Fuadi_bin_Abdul_Razak_1/links/63774cb12f4bca7fd06f241f/Prosi
ding-Kolokium-STREM-PdPc-Tahun-2022-ISSNE-XXXXXXXXXXXXXXX-



Degradasi Serapan Aksara Arab .... (Riadussolihin, Rahman, Herlina) 

| 28 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

CABARAN-TULISAN-JAWI-DALAM-REVOLUSI-INDUSTRI-40-Fuadi-bin-
Abdul-Razak-1.pdf 

Sejarah Islam yang Hilang - Firas Alkhateeb - Google Books. ([s.d.]). Recuperado 9 de fevereiro de 2024, 
dehttps://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=aAxtDwAAQBAJ&oi=fnd&pg
=PA1&dq=Alkhateeb,+F.+(2014).+Sejarah+Islam+Yang+Hilang:+Menelusuri+Ke
mbali+Kejayaan+Mslim+di+Masa+Lalu.+Yogyakarta:+Bentang+Pustaka.&ots=CLF
xF28SpU&sig=Hie1ffeUM70Ou4F_P0VBCE5Y2JI&redir_esc=y#v=onepage&q&f=
false 

Shahrom, H., Farrah, D., & Mustafar, W. (2022). SEJARAH KETAMADUNAN ISLAM DI 
BRUNEI. Jurnal Tuah, 2(1), 34–42. 
https://unimel.edu.my/journal/index.php/JTuah/article/view/1078 

SOSIO-RELIGIA, E. H.-J., & 2006, undefined. (2006). Serapan bahasa asing dalam bahasa 
Indonesia. digilib.uin-suka.ac.idE HernitiJURNAL SOSIO-RELIGIA, 2006•digilib.uin-
suka.ac.id, 5(4). https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/39903/ 

Studies, M. D.-J. of M. I., & 2017, undefined. (2017). JAWI’S WRITING AS A MALAY 
ISLAMIC INTELLECTUAL TRADITION. jurnal.radenfatah.ac.idM DungcikJournal of 
Malay Islamic Studies, 2017•jurnal.radenfatah.ac.id, 1(2). 
http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/jmis/article/view/3840 

Sunanto, M. (2018). Huruf Arab Melayu dan Tradisi Intelektual di Indonesia. Buletin Al-Turas, 
1(2), 17–21. https://doi.org/10.15408/BAT.V1I2.6946 

Tsaqafah, E. R.-, & 2017, undefined. (2017). Aksara Arab-Melayu di Nusantara dan 
Sumbangsihnya dalam Pengembangan Khazanah Intelektual. ejournal.unida.gontor.ac.idE 
RozaTsaqafah, 2017•ejournal.unida.gontor.ac.id, 13(1), 177–204. 
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.982 

 PDF. ([s.d.]). Recuperado 9 de fevereiroالمكتبة الوقفية للكتب المصورة  -النوازل الكبرى في التاريخ الإسلامي 
de 2024, de https://waqfeya.net/book.php?bid=7398 

  


