Vol. 22, No. 2, Desember 2023
P-ISSN 2087-3638, E-ISSN 2655-7746
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/eltsaqafah

DIALOG SEBAGAI METODE PEMBELAJARAN: STUDI KITAB AL-
TARBIYYAH BI AL-HIWAR KARYA ABDURRAHMAN AN-NAHLAWI

Mubharir Alwan
MA NW Kembang Kerang Lombok Timur.

Corresponding Author: muharir09@gmail.com

Himayatul Izzati
SDN 1 Kembang Kerang Daya
abumarnisil8(@gmail.com

Article History
Submitted: 24 May 2023; Revised: 29 Dec 2023; Accepted: 27 Jan 2024
DOI 10.20414/tsaqafah.v22i2.7313

Abstract

This research aims to explain the concept of dialogue as a learning method based on
the views of Abdurrahman An-Nahlawi in his book At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min
Asamib at-Tarbiyah al-Islamiyah. This article is a literature review that focuses on the
theorizing of an-Nahlawi's work. By using content analysis on an-Nahlawi's main
work, At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyah, as well as
conducting a comparative analysis with another an-Nahlawi's work, Ushul at-
Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuha fi al-Bayt wa al-Madrasah wa al-Mujtama'. This
research found several conclusions: (a) Kitab at-tarbiyah bi al-Hiwar is a study of
Islamic education methods which were inspired by the educational journey
undertaken by Allah to his Prophets, as well as that carried out by the Prophet
Muhammad to his Companions. (b) Hiwar is an Islamic-Qut'anic terminology used
in the communication of Allah to His Servant. The al-Hiwar method is the authentic
method of Islam even from the beginning of the Revelation of the Qur'an. (c) The
method of education with hiwar has been explained in detail in the Qut'an and the
history of Islamic teaching by the Prophet Muhammad to his people, including:
Hiwar Qut'ani and Nabawi, Hiwar Washfi, Hiwar Khitabi -Ta'abbudi and Hiwar at-ta
lim. Islamic education is the transmission of knowledge and the transformation of a
good soul and can provide goodness in life.

Keywords: dialogue, learning methods, tarbiyab bil hiwar, qur'ani

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menjelaskan konsep dialog sebagai metode pembelajaran
berdasarkan pandangan Abdurrahman An-Nahlawi dalam kitabnya At-Tarbiyah bi al-
Hiwar: Min Asamib at-Tarbiyah al-Islamiyah. Artikel ini merupakan tinjauan pustaka
yang fokus pada teorisasi karya an-Nahlawi. Dengan menggunakan analisis isi
terhadap karya utama an-Nahlawi, At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asamib at-Tarbiyah
al-Islamiyah, serta melakukan analisis perbandingan dengan karya an-Nahlawi yang
lain, Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuha fi al-Bayt wa al-Madrasah wa al-
Mujtama'. Penelitian ini menemukan beberapa kesimpulan: (a) Kitab at-tarbiyah bi al-

209 |
This is an open access article under the CC-BY-SA license



mailto:muharir09@gmail.com
mailto:Abumarnisi18@gmail.com

1.

210 |

Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

Hiwar merupakan kajian metode pendidikan Islam yang diilhami oleh petjalanan
pendidikan yang dilakukan Allah kepada para Nabinya, maupun yang dilakukan oleh
Nabi Muhammad SAW kepada para nabinya. Sahabat. (b) Hiwar adalah terminologi
Islam-Qur'an yang digunakan dalam komunikasi Allah kepada Hamba-Nya. Metode
al-Hiwar merupakan metode Islam yang otentik bahkan sejak awal diturunkannya Al-
Qur'an. (¢) Metode pendidikan dengan hiwar telah dijelaskan secara rinci dalam Al-
Qur'an dan sejarah ajaran Islam Nabi Muhammad SAW kepada umatnya, antara lain:
Hiwar Qut'ani dan Nabawi, Hiwar Washfi, Hiwar Khitabi -Ta' abbudi dan Hiwar at-
ta'lim. Pendidikan Islam merupakan transmisi ilmu pengetahuan dan transformasi
jiwa yang baik serta dapat memberikan kebaikan dalam kehidupan.

Kata-kata kunci: dialog, metode pembelajaran, tarbiyah bil hiwar, gur'ani

PENDAHULUAN

AlIstam Din wa at-Tarbiyah, Islam adalah sebuah agama dan Pendidikan. Jargon ini
barangkali penting untuk dijadikan sebagai sebuah Qudwah Islamiyah, bahwa Pendidikan
dalam lintasan sejarah perjalanan Islam telah memberikan andil yang begitu besar dalam
membentuk keadaban hidup masyarakat Muslim. Pendidikan memberikan kemajuan pada
masa-masa kejayaan Islam. Artinya, kemajuan Pendidikan Islam mampu membentuk
peradaban (fakwin al-Hadarah) sehingga peradaban Islam pernah menjadi peradaban
terdepan di dunia pada abad ke 13. (Badri Yatim, 2010).

Namun, salah satu persoalan pendidikan Islam hari ini terletak pada tantangan
perkembangan zaman dan menemukan kembali metode pendidikan Islam yang efektif
dalam mentransfer pengetahuan dan membangun karakter Islami peserta didik. Tentu,
disadari bahwa hari ini media komunikasi semakin maju namun kualitas komunikasi
manusia semakin mundur. Referensi-referensi keislaman semakin mudah diakses namun
karakter-karakter keislaman semakin susah dibentuk. Akibatnya, terjadi gap atau terdapat
jarak antara pendidik dan peserta didik. Pendidikan Islam yang seharusnya merekatkan
“batin” masyarakat pendidikan, belum terealisasikan dengan baik, terutama di lembaga
pendidikan formal.

Persoalan di atas menjadi landasan mengapa gagasan An-Nahlawi, dialog sebagai
metode pembelajaran (a/-tarbiyah bi al-hiwar) perlu diwacanakan dalam Pendidikan Islam
hari ini. Melalui metode Azwar, an-Nahlawi tidak melihat Pendidikan Islam sebagai proses
transmisi ilmu pengetahuan Islam semata, namun juga sebagai penanaman karakter,
pembentukan kepribadian Islam serta penanaman motivasi (Abdurrahman an-Nahlawi ,
2008). Gagasan fundamental an-Nahlawi terletak pada usahanya dalam membentuk
konsep dialog (hiwar) sebagai metode Pendidikan Islam yang diambil dari mode/konsep

Hiwar yang tersebar dalam banyak ayat al-Qur’an, serta diambil dari Sejarah bagaimana

This is an open access article under the CC-BY-SA license



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

proses pengajaran Islam Nabi Muhammad saw kepada sahabat yang banyak
menggunakan metode hiwar (dialog).

Posisi Islam diekuivalensikan dengan al-Qur’an, di mana al-Qur’an merupakan
teks inti (core fexts) dalam tradisi agama Islam. Al-Qur’an menempati posisi sentral dan
memiliki signifikansi khusus dalam membentuk peradaban Islam. Nasr Hamid Abu Zaid
menyebut peradaban yang terbangun dalam tradisi Arab-Islam sebagai peradaban teks.(
Nasr Hamid Abu Zaid, 2021) Sehingga, menjadi lumrah jika konsepsi dan diskursus
pendidikan Islam selalu diproyeksikan dari pembacaan terhadap nash Agama (Qira’ah an-
Nushus). Termasuk dalam melakukan pembacaan teks agama untuk pembentukan sistem
dan paradigma pendidikan Islam. (Muharir, 2022)

Jika dicermati, an-Nahlawi menawarkan gagasan yang lebih detail dan
komprehensif mengenai hiwvar sebagai metode pendidikan Islam. al-Ghazali dalam Ihya
Ulumuddin menyinggung hiwar dalam konteks hubungan antara pendidik dan peserta
didik sebagai model komunikasi dalam pendidikan Islam (Mohammad Faizin, 2023).
Adapun an-Nahlawi dalam Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuba fi al-Bayt wa al-
Madrasah wa al-Mujtama’ dan At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyab.,
menjelaskan hiwar sebagai salah satu epistemologi pendidikan Islam. Ia menjelaskan lebih
detail makna, pembagian, model, kegunaan serta tujuan dari gagasan hiwar sebagai
metode pendidikan Islam. Dua karya ini menempatkan an-Nahlawi sebagai salah satu
pemikir Pendidikan Islam yang melakukan pembacaan paradigmatis sebagai seorang

Insider dalam  diskursus pendidikan Islam. (Abdurrahman an-Nahlawi, 2000).

2. LANDASAN TEORI

A. An-Nahlawi: Konstruktivisme Intelektual

Harus diakui, data sejarah yang dapat dilacak tentang pergulatan intelektual an-
Nahlawi tidaklah banyak. Ketenarannya di kalangan akademisi muslim tidak menonjol
sebagaimana filosof lain semisal al-Farabi, al-Ghazali maupun Ibn Sina atau seperti
pemikir-pemikir pembaharu semisal Abduh, Rasyid Rida, Hassan Hanafi dan lainnya
(Abu Igbal, 2017). Meskipun kitab Ushu/ at-Tarbiyah dan at-Tarbiyah bi al-Hiwar mendapat
apresiasi besar dari kalangan umat Islam di beberapa negara, terutama di Malaysia dan
termasuk juga di Indonesia. Konsistensinya dalam pemikiran Pendidikan Islam menurut
penulis patut diapresiasi, sebab dalam banyak karya yang ditulis, ia konsen secara utuh di

Pendidikan Islam. (Aghnaita, Tesis 2018)

211 |
This is an open access article under the CC-BY-SA license




212 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license

Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

An-Nahlawi adalah seorang ulama’/Pemikir Islam abad 14 Hijriyah Akhir. Nama
lengkapnya adalah Abdul Rahman Abd al Karim Utsman Muhammad al Arqaswasi al
Nahlawi. Dilahitkan pada tanggal 7 Safar 1396 H / 1876 M di sebuah daerah bernama
Nahlawa kota Madinah, Saudi Arabia. (Ratna Saufika, Tesis 2010) .Versi lain mengatakan
ia dilahirkan 1927 M (Abdurrahman an-Nahlawi, 2000). Ada juga keterangan lain
menyebut an-Nahlawi dilahirkan di Damaskus Suriah pada, 1 Januari 1927, Ayahnya,
Abdul Karim Utsman adalah seorang yang taat ibadah dan taat beragama Islam sehingga
selalu memperhatikan pendidikan anak-anaknya. Dengan latar belakang kondisi keluarga
yang Islami, tidak heran jika an-Nahlawi sejak kecil telah mendapat didikan dan
bimbingan dari keluarganya dengan islami dan berpengalaman serta menghargai ilmu
pengetahuan baik ilmu agama maupun ilmu umum. Ia belajar Ilmu al-Qur’an, Ilmu
Sosial, Ilmu hukum dan lainnya, ( Enny Novianty, tesis 2010).

Sejarah pembentukan intelektualnya ia awali di lembaga pendidikan Islam.
Mendalami filsafat dan tarbiyah  (mutakbashshish fi al-falsafab wa at-Tarbiyah). la juga
mengambil Program Doktor Filsafat (Dokforal — Philosophy) pada Dar al-Mu'allimin
University, Syria, (Artini binti Haji Timbang, 217). Dengan kajian Doktornya di bidang
Filsafat, tidak mengherankan jika an-Nahlawi menekuni ilmu-ilmu umum seperti filsafat
ilmu sosial dan psikologi. Dalam beberapa karyanya, ia secara jelas menuliskan
perbandingan  (muqgaranah) antara peradaban barat dan timur terutama masalah
pendidikan. Serta menekankan Pendekatan psikologi keislaman-khususnya yang
bersumber dari pembacaan Nash al-Qur’an dan Hadits-sebagai kritiknya terhadap
orientasi Pendidikan barat yang cenderung rasionalis-filsafat, mengesampingkan
psikologis.

Karir Intelektualnya ia lakukan dengan konsisten sebagai akademisi dan praktisi di
bidang Pendidikan Islam dengan bekerja dalam bidang pendidikan dan pengajaran. Ia
menjadi guru di Dar al-Mu’allimin -sekolah asalnya- serta menjadi dosen di berbagai
yayasan pendidikan Islam di wilayah Arab, antara lain: Universitas Damaskus -Tempat
yang sama dengan Muhammad Syahrur-,Universitas Imam Muhammad ibn Sa’ud,
Maktab At-Tarbiyah Al-’Arabi li Duwal Al-Khalij, Al-Kulliyyat Al-’Ilmiyyah di Riyadh.
Direktur Mu‘assasah Sa’”d Muhammad ibn Ladin Al-Tijariyyah, serta menjadi dosen di
Ma’ahid al-Ilmiyyah di Damaskus. An-Nahlawi juga aktif sebagai akademisi yang
konsisten pada publikasi Ilmiah, antara lain ia menjadi peneliti, editor, dan penyelaras

akhir atas pelbagai kajian ilmiah di Maktab At-Tarbiyah Al-’Arabi li Duwal Al-Khalij.




El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

Serta dilibatkan sebagai penguji sidang akhir (wunagasyah) untuk tesis dan disertasi, (
Istikhori, 2017).

Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Asalibuba fi Al-Bait wa al-Madrasah wa al-Mujtama’
merupakan karya pertama an-Nanlawi yang mempopulerkan Namanya, ia dikenal banyak
khalayak dan mempublikasikan beberapa karya lainnya, antara lain: A#Tarbiyah Al-
Istamiyyah wa Al-Musykilat Al-Mu'ashirah, Ibn Taimiyyah, Yusuf ibn "Abd Al-Barr A-Qurtubi,
Al-Imam Al-Dzababi: Dirasah Mandhu'iyyah Tabliliyyah Tarbawiyyah, At-Tarbiyah bi Al-ayat,
At-Tarbiyah bi Al-Ibrah, At-Tarbiyah bi Al-Hiwar, At-Tarbiyah Al-Ijtima’tyyab fi al-Islam, At-
Tarbiyah bi Al-Targhib wa Al-Tarhib, Ushul At-Tarbiyah Al-Islamiyyah wa Ushul Tadrisiha, A/-
Ghara'iz wa Al-Dawafi’ wa Ta'diluba, dan beberapa karya akademik lainnya.

Dari analisis atas sejarah intelektual an-Nahlawi, dapat diuraikan beberapa
penjelasan: Perfama konsistensi an-Nahlawi dalam kajian dan produksi pemikiran
mengenai pendidikan Islam. Berdasarkan penelusuran terhadap karya-karya an-Nahlawi,
dapat dinyatakan bahwa hampir semua karyanya berkaitan dengan Pendidikan Islam
(tarbiyah Islamiyyah) dan kritikan terhadap pendidikan modern yang kontradiktif dengan
Islam  (Zarbiyah  bhaditsabh — al-munharifah). Kedua, kompilasi karya an-Nahlawi yang
mewacanakan isu Pendidikan dari konsepsi otentik sumber Islam, memunculkan dirinya
sebagai pemikir pendidikan Islam yang menguatkan wacana pendekatan Doktrinal-
teologis dalam mengonsepsikan Pendidikan Islam. Dalam mengkritik Pendidikan Islam
hari ini yang seolah berkiblat ke Barat, an-Nahlawi mewacanakan teori-teori pendidikan
yang didasarkan pada al-Qur'an dan Sunnah -Metode Qur’ani dan Nabawi,
(Abdurrahman an-Nahlawi, 2000).

Ketiga, dari segi kesejarahan penulis, tentu ada keterkaitan teologis-ideologis, an-
Nahlawi lahir dan besar di Damaskus, mendalami disiplin filsafat dan pendidikan Islam
serta banyak memberikan perkuliahan di banyak perguruan tinggi di Saudi Arabia yang
dominasi ideologi-teologisnya adalah Sunni atau Ablus Sunnah wal Jamaaah. An-Nahlawi,
latar historis, geologis serta konstruksi sosial-pemikirannya tak bisa lepas dari latar
kehidupan sosial-kemasyarakatan keluarga ataupun masyarakatnya yang secara umum
dapat dikatakan terdapat hubungan akibat (sequential history) mengikuti pola pikir
tradisional Islam di banyak Negara Arab.

At-tarbiyab bi al-Hiwar, kitab ini diposisikan sebagai sebuah kitab atau buku
mengenai teori Pendidikan yang bernuansa teologis, dari orisinalitas pandangannya
terhadap interpretasi nash agama. Teologis sendiri penulis fahami dari simpulan Frank

Whaling, bahwa teologi berbicara mengenai ajaran dasar masing-masing agama seputar

213 |
This is an open access article under the CC-BY-SA license




214 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license

Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

teologis. Dalam menjelaskan ini, Whaling menggunakan delapan elemen yang dimiliki
oleh semua agama, yaitu komunitas, ritual, etika, keterlibatan sosial dan politis, kitab suci,
doktrin, estetika, dan spiritualitas. Baginya, semua agama memiliki kedelapan elemen
tersebut. Suatu agama mempengaruhi dan dipengaruhi oleh delapan elemen tersebut pada
level yang beragam (Frank Whaling, 2012). Teologi dimaksudkan untuk mempertahankan
doktrin utama dan untuk memelihara kemurnian iman,( Muhammad Khoirudin,2016 ).
Hal demikian yang tampak dalam karya an-Nahlawi ini.

B. Quo-Vadis Pendidikan Islam: Gagasan Tarbiyah Al-Hiwar

Kemunculan pemikiran keislaman, apakah konsep, ide, gagasan atau
strukturalisme kegelisahan, mesti memiliki relasi positif dengan realitas keberadaan. Yang
mesti diawali dengan pertanyaan, pemikiran ini dari mana dan hendak ke mana.
Sebagaimana Tariq bin Ziyad mengawali era globalisasi sejarah Islam abad pertengahan
dengan mengajukan pertanyaan Azmaal-mafarr? Al-Babru  waraakum  wa  al-aduwwu
amamakum, ke mana kita akan lari menghindar dari persoalan yang nyata-nyata kita
hadapi?. Pada titik inilah, esensi dati Qwo 1Vadis ini berjalan. Bahwa, keberadaan ide
seorang terjalin sinkron dengan konstruktivisme intelektual, terjalin dialektis dengan
kegelisahan pemikir itu sendiri dengan keberadaan dan posisinya.

Dalam masalah Tarbiyah bi al-Hiwar, konsep an-Nahlawi tidak selayaknya dibaca
dari segi normatifnya an sich. Seorang peneliti cu pengajar harus mampu menguraikan
apa esensi dari konsep ar-Tarbiyah bi al-Hiwar an-Nahlawi yang tersirat dalam kitabnya, az-
Tarbiyah bi al-Hiwar. Esensi ini, tentu saja, hanya bisa didapat jika mereka mengetahui
historisitas pengarang dan karya monumental yang dihasilkannya tersebut. Karena jika
tidak demikian, kajian kitab a#-Tarbiyah bi al-Hiwar ini akan menjadi satu dari dua hal saja:
doktrin terhadap sebuah kebenaran Pendidikan sebagai penguatan identitas keislaman
saja atau proyeksi Pendidikan yang akan mengesampingkan perkembangan sosial-
kehidupan kekinian.

Karena bagian dari kesejarahan, ide yang muncul dari tokoh pendidikan seperti
an-Nahlawi juga bagian dari produksi sejarah, an-Nahlawi berada pada fase peralihan dari
ketertinggalan Islam menuju fase modern dengan adanya Taydid di Mesir. Negara-negara
Islam semisal Turki, Pakistan, India, Iran, Mesir, Tunis, Maroko, Suria, Afrika Selatan,
Bangladesh dan lainnya masih mencari platforz model negara baru yang lebih maju.
Tentu, Pendidikan Islam pada poin ini berada dalam posisi dilematik, menganut mazhab
Pendidikan Rasionalis-Kritis Barat atau tetap berada pada Pendidikan dengan basis

penguatan Teologis keagamaan.




El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

Jika direfleksikan secara historis, sebenarnya ide mengenai Pendidikan Islam ini
juga telah lama menggelisahkan pemikir Islam. Tentu kegelisahan ini karena ada sinyal
kemunduran dalam Rahim Islam itu sendiri. Misalnya, di antara penghujung abad ke- 5 H
dan permulaan abad ke-6 merupakan masa — masa kemunduran bagi pemerintahan Islam
dinasti Abbasiyyah. Kemajuan dalam bahasa, sejarah, sastra, serta filsafat yang ditulis dan
dibukukan pada satu sisi, mewariskan sesuatu yang buruk bagi peradaban umat Islam
pada sisi lain. Berupa modernisasi dan liberasi ilmu pengetahuan yang terjadi menjadikan
kecenderungan umat Islam untuk berpandangan dan bersikap materialistis, empiris,
rasional murni dan kuantitatif,( Imam Bawani,1993) Pendidikan (proses belajar —
mengajar) menurut kebanyakan rasionalis adalah sebuah proses sosialisasi. Dalam arti
bahwa aktivitas pendidikan senantiasa berlangsung dalam konteks sosial, berkait —
kelindan dengan norma sosial, juga berorientasi pada tuntutan sosial, (Mahmud
Arif,2008).

Pada konteks ini, pemikiran Pendidikan Islam az-Zarnuji lahir dengan kitab yang
masybur dipelajari di Pondok Pesantren, Ta'/imr Muta'allim. Kelahiran kitab ini karena az-
Zarnuji kecewa dengan perilaku para penuntut ilmu di zamannya yang tak lagi meng-
orientasikan perbuatannya untuk mencari Ridha Allah SWT. Perilaku yang keduniaan bagi
az-Zarnuji akan menjauhi esensi dari pendidikan Islam yang sebenarnya, yaitu pendidikan
yang harus mencakup unsur iman, ilmu dan amal dalam totalitas teori dan praktik.
Harmonisasi ketiga unsur ini sangatlah penting, mengingat Islam tidaklah berat sebelah
dalam memandang dunia dan akhirat,( Edi Susanto,2012).

Kegelisahan di atas juga tampak diamini oleh an-Nahlawi. An-Nahlawi melihat
orientasi pendidikan Islam telah memasuki fase kebingungan seiring dengan interaksi
kembali Barat dan Timur dalam banyak sendi kehidupan: sosial, politik, Pendidikan
hingga pemikiran Keagamaan. Hal demikian memunculkan kesalahan orientasi
Pendidikan Islam yang selalu diarahkan pada Pendidikan Rasionalis yang kehilangan spirit
keislaman. An-Nahlawi sendiri mengutarakan ini di karyanya az-Tarbiyah al-Islamiyah wa al-
Musykilatn  al-Mu'ashir (Pendidikan Islam dan Problematika Kontemporer). Dengan
demikian, an-Nahlawi memandang perlu adanya upaya menggali Kembali -reaktualisasi-
dan mengorientasikan Kembali Pendidikan Islam ke arah Rahim kelahirannya di masa
kerasulah (al-‘asru an-Nubuwwabh), Pendidikan Islam yang mengorientasikan Tarbiyah al-
Isamiyah.

Karya Monumental an-Nahlawi, Ushu/ at-Tarbiyah al-Islamiyah ditulis dalam upaya

mencoba mencari jalan tengah perbandingan ciri khas, tujuan, sistem, dan metode yang

215 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license



216 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license

Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

dimiliki pendidikan Islam dengan yang dimiliki pendidikan Barat. Penyusunan buku ini
dilatar belakangi karena sistem pendidikan dunia yang didasarkan atas asas idealis dan
ideologis yang menyimpang dari fitrah sebagaimana di dunia barat. Dengan demikian,
perlu refleksi historis melihat bagaimana Rasulullah seorang pendidik yang agung, serta
menjadikan filosofis dan metode pendidikannya sebagai sebuah kekuatan dalam
membangun paradigma Pendidikan Islam hari ini. Tarbiyah al-Isiamiyah adalah Pendidikan
penataan dan pengarahan pengembangan pikiran manusia dan penataan tingkah laku
serta emosinya berdasarkan Agama Islam, membangun pengetahuan Islam serta
merealisasikan tujuan Islam dalam kehidupan individu dan masyarakat. Tarbiyab al-
islamiyah sebagai proses penataan individual dan sosial yang dapat menyebabkan
seseorang tunduk dan taat kepada Islam serta menerapkannya secara sempurna dalam
kehidupan individu dan masyarakat. (Abdurrahman an-Nahlawi, 2008).

Dua karya an-Nahlawi -Ushu/ at-Tarbiyah dan at-Tarbiyah bi al-Hiwar- berbicara
pada dua penguatan besar Pendidikan Islam: penguatan secara teoritis dan Metodis
(penerapan praksis). Jika dalam karya Ushu/ at-Tarbiyah an-Nahwali berbicara pada
dataran teoritis Pendidikan Islam, maka dalam Tarbiyah bi al-Hiwar, an-Nahlawi
berbicara secara metodis-praksis Pendidikan Islam. Jika ditarik pada diskursus yang lebih
kontemporer, tarbiyah ini merupakan komponen dalam Pendidikan Islam pada
terminologi za'dib al-Islamiyah. Kata ta’dib memiliki spektrum makan yang memayungi lebih
luas, mengacu pada pengertian yang lebih tinggi bagi makna-makna Pendidikan Islam dan
mencakup unsur-unsur: pengetahuan -iz-, pengajaran-za /i~ dan pengasuhan yang baik —

tarbiyah, (Muhammad Qorib dan Muhammad Zaini ,2020)

METODE PENELITIAN

Artikel ini merupakan telaah literatur yang fokus kepada teori dari karya an-
Nahlawi. Kokus kajiannya pada menganalisis pandangan atau pemikiran an-Nahlawi.
Kerangka analisis yang digunakan riset artikel ini adalah analisis konten (content analysis)
tethadap karya utama an-Nahlawi, A#Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-
Islamiyah. Analisis dilakukan dengan model analisis interpretatif-filosofis. Memberikan
gambaran secara sistematis mengenai pemikiran an-Nahlawi dalam tema metode sebagai
sebuah metode pada proses pembelajaran pendidikan Islam. Interpretasi filosofis
digunakan untuk memberikan penjelasan kedalaman arti terhadap pemikiran an-Nahlawi
mengenai metode dialog dalam aktivitas Pendidikan Islam. Sehingga, kajian artikel ini

diharapkan memberikan sumbangan teoritis  (contribution  of  knowledge)  dalam




El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

pengembangan metode pembelajaran. Tentu, selain itu dapat sebagai sumbangan praksis
bagi penguatan metode pengajaran Pendidikan Agama Islam baik di Lembaga pendidikan

formal maupun di masyarakat luas.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Deskripsi Kitab Al-Tarbiyyah Bi Al-Hiwar

Kitab ini memiliki judul lengkap A% Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-
Islamiyah. Kitab yang ditulis ini merupakan karya dari an-Nahlawi setelah ia menulis kitab
Ushul at-Tarbiyah. Poin pertama yang akan penulis uraikan adalah analisis konten pada
kitab ini dengan tiga kata kunci: asalib, tarbiyah dan a/-Hiwar. Gambaran besar dari judul
kitab ini A~Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyah menurut penulis
mengandung muatan filosofi, sebab kata us/ub-asalib yang digunakan an-Nahlawi sendiri
memiliki makna Fundamental of Tinking dari pengajaran Pendidikan Islam itu sendiri.

Uslub-asalib berasal dari kata salaba — yaslubu — salban yang berarti merampas,
merampok dan mengupas,( Adib Bisti, Kamus al-Bisti,1999). Kemudian terbentuk kata
uslub yang berarti jalan atau cara mutakalim dalam berbicara (Muhammad ‘Abdul-‘Azim
az-Zarqani,1995). Jika dikatakan “salaktu usluba fulanin fi kaza”, maka artinya adalah aku
mengikuti jalan dan mazhab Fulan. Begitu juga jika dikatakan “akbagna fi asaliba minal-
ganl”, maka artinya aku mengambil seni-seni ucapan yang bermacam-macam. Sedangkan
uslnb menurut istilah adalah cara berbicara yang diambil mutakalim dalam menyusun
kalimatnya dan memilih lafaz-lafaznya. Dengan demikian, #s/ub merupakan cara yang
dipilih mutakallim —orang yang berbicara- atau a/-Katib —penulis- di dalam menyusun lafaz-
lafaz untuk mengungkapkan suatu tujuan dan makna kalamnya.

Us/ub dalam bahasa Indonesia disebut gaya bahasa seseorang dalam bertutur atau
menulis, yang diindikasikan bahwa setiap orang memiliki cara yang khas dalam
menyatakan pikiran dan perasaan dalam bentuk tulisan atau lisan, (Tim Depdikbud,1999).
Karena itu us/ub al-Qur’an bisa diartikan sebagai sebuah metode dalam menyusun
kalimat-kalimatnya dan pemilihan lafaz-lafaznya. Dengan demikian, asa/ib dalam kitab ini
dapat dipahami sebagai sebuah metode dalam menyusun kalimat, pemilihan kata dalam
menyampaikan pesan kepada masyarakat Pendidikan dengan metode dialog (a/-Hiwar).

Tarbiyah berasal dari kata Rabb adalah bentuk masdar dari kata rabba yarubbn (&
&%) yang berarti "mengembangkan sesuatu dari satu keadaan pada keadaan lain sampai
pada keadaan yang sempurna" (%0 ). An-Nahlawi memahami kata farbiyah dalam tiga

bentuk akar kata: Raba-yarbu: bertambah dan berkembang, Rabiya-yarbn: menjadi besar.

217 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license



218 |

Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

Rabba-yarabbu: berarti memperbaiki, menguasai urusan, menuntun, menjaga dan
memelihara, (an-Nahlawi,2008). Dari ketiga bentuk akar kata tersebut, an-Nahlawi
menyimpulkan pendidikan dalam makna zarbiyah terdiri dari empat unsur:
a. Menjaga atau memelihara fitrah anak menjelang baligh
b. Mengembangkan seluruh potensi dan kesiapan yang beraneka ragam
c. Mengarahkan seluruh fitrah dan potensi ini menuju kepada kebaikan dan
kesempurnaan yang layak baginya
d. Proses ini dilaksanakan secara bertahap, dengan cara sedikit demi sedikit hingga
sempurna.(an-Nahlawi,2008)

Al-hiwar atau dalam Bahasa sederhana disebut dengan dialog. Metode hiwar
yang dipakai dari sumber Islam, yaitu Al-Qur’an dan Hadits, sehingga model demikian
dipakai dalam pendidikan Islam. Al-Qur’an sendiri merekam dialog Nabi Musa dengan
Allah, dan Allah sendiri juga berdialog dengan Nabi Muhammad melalui perantara
Malaikat Jibril. Secara General, tema dan bahasan utama yang terdapat dalam kitab 4z
Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyah dalam satu jilid yang memiliki
ketebalan sekitar 224 halaman ini terdiri dari tujuh bab sebagai berikut:

Pertama, dapat dinyatakan sebagai bab pengantar yang memaparkan tentang
Hiwar, pemaknaan secara Bahasa dan #arbawinya serta dan konsepsi pemahamannya (a/-
anashir at-tarbiyah). Antara lain mendeskripsikan tentang definisi dari term biwar, defenisi
hiwar Qur'ani dan Nabawi, deskripsi contoh serta penjelasan detail Pendidikan dalam
tema ini (az-Tablil at-Tarbawi), (Abdurrahman an-Nahlawi,2000).

Kedna, merupakan bab yang menjelaskan tentang pembagian dan penjelasan hiwar
Qunr'ani dan Hiwar Nabawi. Dengan menjelaskan Jzavar sebagai salah satu metode
pengajaran Pendidikan Islam yang otentik dari agama Islam. Seperti al-Hiwar al-Burhani
dan al-Hiwar al-Washfi. Keduanya tiada lain merupakan cara atau metode pengajaran
Pendidikan yang berasal dari sumber primer dari ajaran Islam itu sendiri.

Ketiga, adalah bab yang menggambarkan secara jelas tentang Hiwar Quryani al-
Qashahi, Dialog al-Qur’an dengan berkisah. Pada bagian ini, an-Nahlawi menjelaskan
definisi dan diskusi mengenai Hiwar Qur'ani., mencakup: Hiwar Panjang dalam Kisah
Yusuf, serta Hiwar pada kisah-kisah pendek (a/-Hiwar fi al-Qisati al-Qashirab).

Keempat, bab yang mengkaji tentang biwar al-Khithabi, dialog dengan lawan bicara,
problem dalam dialog ini serta bagaimana penerapannya pada masa Nabi, bagaimana nabi
mengajarkan sahabat dengan model dialog demikian yang meliputi hal yang sangat luas

dan komprehensif.

This is an open access article under the CC-BY-SA license



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

Kelima, bab ini berisi pembahasan tentang Hizwar ta’limi, bagaimana dialog dalam
pengajaran Pendidikan. Pada bagian ini juga, an-Nahlawi menjelaskan bagaimana al-
Qur’an dan Nabi mempraktikkannya.

Keenam, bab ini berisi pembahasan tentang bagaimana pelaksaan Pendidikan
(tarbiyah) dengan hiwar Qur'ani. Detail pada poin ini, Ia berbicara mengenai persiapan,
metode, serta skema pelaksanaan metode hiwar £bitabi dalam Pendidikan.

Ketujuh, bab ini berisi pembahasan tentang analisis psikologis (az-tahlil an-nafsi) dan
implikasi dari Pendidikan dengan hiwar Qur’ani,( an-Nahlawi,2008).

B. Analisis Al-Tarbiyyah Bi Al-Hiwar: Karakter Epistemik-Edukatif

Hiwar merupakan terminologi Islam-Qur’ani yang digunakan dalam komunikasi
Allah kepada hambanya (muwajjabn min Allah Gla ‘Abdibi). Artinya, hiwar ini disebut
sebagai Hiwar Rabbani, di mana -seolah- Allah mengajak Hambanya berbicara untuk
membimbing mereka dalam bentuk: perintah, Larangan, petunjuk dan  irsyad, (an-
Nahlawi,2008), Hiwar inidisebut juga dengan hiwar Qur’ani. An-Nahlawi ®mendefinisikan

Hiwar sebagai berikut:
PR IR e T e i b 3 sl g cssalll a1 e 3lai)
Sk o8 bW e oline g eine gy skl Sl b e ad) el Sont
o 35 ) e o s IS s Leiad Alel pad s ane (osland)
e B o W) Joogs G el O 4 3 e el o o2 e pledl

Artinya: “yang tampak dari makna -Hiwar- ini secara Babasa degan  yang tercatat dalam sejarah
Pendidikan, dari konsep Hiwar Saqrati dan lainnya, melaksanakan Pendidikan memalnli jalur dialog
dengan pengambilan kata, cara dan penyampaian yang baik-tepat, maknanya mendidik melalui jalur
tanya jawab bersamanya, setelah menydodorkan pertanyaan/ persoalan, soal dibangun dari jawaban
yang disampaikan oleh seorang pendidik (al-muta’allim), seumpamal seolah seorang pendidik
merasakan dalam dirinya babwa hasil yang disampaikan kepadanya bukanlah sesuatn yang baru
baginya, (an-Nahlawi, 2008).

Dalam Pendidikan Islam, sebagai sebuah metode pengajaran atau metode
penyampaian (manbaj al-khitobi), hiwar/dialog merupakan sebuah proses di mana para
individu atau kelompok berupaya menghilangkan rasa takut dan rasa tidak percaya satu
sama lain dan mengembangkan hubungan baru berdasarkan rasa saling percaya.
Demikian, dapat dibaca dalam Analisis an-Nahlawi dalam kitabnya, ia memahami dialog
sebagai sebuah percakapan antar dua orang atau lebih membicarakan suatu hal yang
berpengaruh pada daya nalar atau sikap setelahnya. Seperti: penambahan wawasan,

pemahaman atau terjadinya kesepakatan. Bagi an-Nahlawi, bentuk dialog yang terdapat

219 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license



220 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license

Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

dalam Al-Qur’an dan sunah sangat variatif. Namun, bentuk yang paling penting adalah
dialog Aithabi (seruan Allah) dan #z'abuddi (penghambaan terhadap Allah).

Pemikiran an-Nahlawi ini petlu diurutkan agar mendapatkan karakter epzsteme
Pendidikan Islam serta pola pengembangan Pendidikan Keislaman yang diusung.
Karakter epistemik-edukatif dimaksudkan ke arah itu. Dengan menganalisis pandangan
dasar sampai arah akhir dari pandangannya. An-Nahlawi memahami hakikat Ilmu
Pengetahuan  hanya sebagai hasil kerja akal dan Indera manusia saja, tetapi ia
mengilustrasikan ilmu sebagai makna dan ajaran yang bisa didapatkan dengan bersikap
taat kepada makna dan kandungan dalam ajaran Islam atau cahaya Tuhan (nur Allab),
yang hanya bisa didapatkan dengan bersikap taat kepadanya secara mutlak. Pandangan
demikian tentu sanat khas mazhab tradisionalis-Ghazalian, yang selalu memulia
konsepsinya mengenai imu pengetahuan dari Keyakinan. Bahkan, an-Nahlawi
menegaskan bahwa Orientasi dasar Pendidikan Islam mesti diarahkan seperti ini.

Selanjutnya pada aspek Pendidikan dan objek Pendidikan, an-Nahlawi juga
memulai konstruksi pemikirannya mengenai kemuliaan manusia. Manusia sebagai
makhluk yang dimuliakan, Allah telah melengkapi manusia dengan kemampuan untuk
belajar, dengan pikiran yang ada dalam dirinya. Maka, Pendidikan bagi Manusia adalah
penguatan aspek Kepercayaan dan Ketundukan, Syari’ah (Aspects of faith and belief, sharia)
serta melawan perbudakan (servitude). Dengan aspek demikian, maka tujuan pendidikan
Islam adalah merealisasikan peribadahan kepada Allah Swt dalam kehidupan manusia
baik secara individual maupun sosial.

Sedangkan, dalam metode Pendidikan, an-Nahlawi mewacanakan metode
Pendidikan yang otentik dari Islam (al-Qur’an dan Hadits). Metode pendidikan Islam
sendiri dalam diskusi-diskusi Pendidikan dipahami sebagai cara untuk membina
kepribadian anak didik dan memotivasi mereka agar dapat membuka hati untuk
menerima pelajaran dan petunjuk Ilahi serta konsep-konsep peradaban. Bagi an-Nahlawi,
al-Hiwar merupakan platform metodis terbaik Pendidikan Islam. Model dialog ini memang
menjadi kunci, sebab ada muatan pemahaman dan penyetaraan diri di dalamnya.
Penyampaian dalam bentuk dialog tidak jarang menyentuh logis dan psikologis, jiwa
pengajar, pemikirannya dan emosinya. Dengan demikian, #s/ub al-hiwari sangat spesifik
dibahas oleh an-Nahlawi. Sasaran uslub al-hiwari adalah aspek logika dan emosi (emotional
sense) secara langsung.

Dengan lebih detail, an-Nahlawi menjadikan dua Karyanya -yang penulis

sebutkan di atas-, sebagai karya yang terkait-menyatu. Misalnya An-Nahlawi membagi




El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

alat-alat pendidikan menjadi dua pembagian, perfama alat material atau manusia yang

mempunyai pengaruh maknawi terhadap pendidikan, seperti masjid, pendidik, keluarga,

dan madrasah. Alat macam ini disebutnya faktor pendidikan (wasa ith at-Tarbiyah). Kedna,

Alat-alat maknawi-psikis, seperti: metode bercerita, metode dialog, atau teladan, demikian

ini disebutnya metode pendidikan (asalib atan wasail at-Tarbiyah).

Hiwar Qur'ani dan Nabawz, keduanya saling terkait. Ketika Allah berkomunikasi
dengan panggilan ketuhanannya (#ida’ ar-Rabbani) dalam banyak kisah al-Qur’an tentang
komunikasi Nabi dengan Umatnya. Sedang Hiwar Nabawi bagaimana Nabi berdialog
menyampaikan pesan-pesan Allah kepada para sahabat. Penyampaian Nabi sebagaimana
dalam keterangan QS, an-Nahl: 44, menyampaikan kepada sahabat dengan komunikasi
dan dialog yang baik, mendialogkan jawaban al-Qur’an dengan pertanyaan-pertanyaan
yang sahabat tanyakan. Nabi menggunakan Bahasa yang menyentuh perhatian sahabat
kepada penjelasan Nabi, yang menyentuh pikiran, keyakinan (I #gadi) mereka. Nabi juga
pernah melakukan tahap dibawah ini dalam hiwar dengan kaum musyrikin. Tahapan
Pendidikan demikian dapat diterapkan dalam dunia Pendidikan,:

a. Mengajukan pertanyaan atau mendiskusikan pengetahuan yang dapat memberikan
bekas kepada muta’'allim (peserta didik) , saling bertanya (fasa’ul) pada persoalan yang
dapat memancing pikirannya mengenai tema yang sedang didiskusikan (munagasyabh).

b. Mengajukan pertanyaan atau mendiskusikan pengetahuan yang menjelaskan apa saja
yang dapat menunjukkan pada jalan kesalahan, kekurangan pikiran (a-gbati’), agar dia
merasa bahwa dengan kekurangan pengetahuan ia merasa terbantu (wzustaidah) untuk
menemukan pengetahuan yang baik dan merasa rindu pada pertemuan selanjutnya,

c. Memprediksikan pengetahuan yang disampaikan yang kira-kira bisa menunjukkan
lawan bicara kepada tujuan pengetahuan itu dan melaksanakannya.

Model dari hiwar Qur’ani dan Nabawi ada dua, yakni: Hawar Burhani model hiwar
yang menggabungkan soal dan jawaban langsung, berisikan, menggunakan bukti
penguatan argumentatif (burhanan mantigiyyan) yang akan mengarahkan lawan bicara
tunduk pada argumentasinya dan mengikuti argumentasi. Demikian ada dalam surat
Yunus. Diantaranya Burban mengenai keberadaan pencipta dan sifat munfaridnya (ar-
tafarrud al-ilabiyah). Biasanya model ini memberikan soal argumen setelah argumen (as-s#'al
bunjab ba’da hujjah), demikian dapat mematahkan argumen lawan bicara sehingga yang ada
hanya penerimaan dan keyakinan untuk menerima argumentasi kita (albuguqg fi

mugabiliba). Dan dalam sejarah memang al-Qur’an dalam berdialog dengan Burban, selalu

221 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license



222 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license

Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

dibangun dengan tiga pilar besat: dalil yang jelas (al-bujaj an-nirati), argumentasi/bukti
yang jelas (a/-barahin al-bayyinah), tujuan yang jelas (al-kasyfu ma yalbisun).

Selanjutnya Hiwar Wasfi adalah hiwar yang berlangsung antara dua orang
(tharfaini) atau lebih, misalnya antara Allah Ta ’ala dengan para malaikat. Dalam hiwar
washfi digambarkan secara jelas situasi orang-orang yang sedang berdialog. Dengan cara
hiwar ini terciptalah suatu situasi psikis yang dihayati bersama secara riil oleh mereka yang
berdialog itu. Hal ini memungkinkan terjadinya internalisasi nilai yang mengundang
mereka untuk meneladani orang-orang yang Sholehah dan orang-orang yang jahat. Di
samping itu penghayatan suasana tersebut secara eksistensial menggugah dan
menumbuhkan perasaan ketuhanan dan tingkah laku penghambaan insani yang
utama,(an-Nahlawi 2000).

Model ketiga adalah Hiwar Quryani al-Qashahi, Dialog al-Qur’an dengan berkisah.
Pada bagian ini, an-Nahlawi menjelaskan definisi dan diskusi mengenai Hiwar Qur'ani.,
mencakup: Hiwar Panjang dalam Kisah Yusuf, serta Hzwar pada kisah-kisah pendek (a/-
Hiwar fi al-Qisati al-Qashirah). Dialog ialah percakapan silih berganti antara dua pihak atau
lebih melalui Tanya jawab mengenai suatu topik yang mengarah kepada suatu tujuan.
Dialog Qur’ani merupakan dialog yang berlangsung antara Allah dan hamba-Nya. Al-
Qur’an dengan semua keistimewaannya, mampu berdialog dengan baik serta ikut andil
dalam memberikan solusi terhadap problematika kehidupan bangsa Arab baik secara
Zahir maupun batin.

Bahasa al-Qur’an sebagai simbol realitas pada dasarnya dibentuk dan membentuk
konsep yang dipegang masyarakat pemakainya, baik melalui ciri gramatikal maupun
klasifikasi semantik yang dikandungnya. Karena itu al-Qur’an juga mengikuti kaidah-
kaidah bahasa yang ada, namun juga memiliki gaya bahasa tersendiri yang belum pernah
ada dan belum pernah dipakai pada saat itu. Dialog al-Qur’an berarti cerita melalui
berbagai dialog antar berbagai karakter, seperti dalam kisah Ibrahim dan Ismail, Kisah
Musa dan Nabi Khaidir atau lainnya, (Mujetaba Mustafa, 2010) An-Nahlawi Menulis:

13 Logaas Ul ot 5 Lede L) JU3) 5, 0ad)l Jla 3 dp 2ed)) I
iad 3 Gpe LS Japlane elall Gl cilS g 0 clie vy 3 (sl 158
S el g 3 5o & Bl mlid il a3 W S 3 L &Gy

AV AL 3 sl gl 0SS g e ol (T
Artinya: “dan Hiwar Qishashi memmnat keindaban Kisab, penerimaan pembacaan atas -pesannya- dan

menampakkan bekas menyentub dari seni berceritanya, terlebibh bila yang dikisabkan adalab orang-
orang yang benar dalam perjalanan kisah mereka. Terkadang dalam kisah mereka terdapat




El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

pertentangan -alur ceritanya tidak runut-, sebagaimana yang akan kami pelrihatkan dalam surat
Yusuf. Akan memberikan rasa penasaran bagi pembaca untuk terus mengikuti kisabnya akan melibat
adanya beberpa yang menarik dalam kisah ini, akan melibat babwa dna orang yang dikisabkan
memiliki kisah yang tidak lumrah dan akan mendapatkan pelajaran bentub perintah pada akhir
pengkisaban”

Model semisal ini sebenarnya juga termuat dalam beberapa model penyampaian

kisah panjang dalam Al-Qut’an, misalnya narasi singkat nabi Yusuf dalam QS. Yusuf (12).
Naratif Al-Qur"an seperti ini adalah salah satu cara Al-Qut’an menyampaikan ajarannya.
Narasi selain digunakan untuk menjelaskan tema utama sebagai kitab suci, yaitu
penyampaian pesan-pesan keagamaan, juga dikembangkan dan diintegrasikan sehingga
menjadi karya seni dalam bercerita.

Adapun dalam kisah pendek (a/-Qishasi al-Qashirah), pada intinya berisikan
kumpulan persoalan dan nasihat yang akan memancing pembaca untuk mengikutinya.

Demikian dapat dipahami dari Kutipan berikut:
o AVl am Ll il ilai g dlel dsgas n Gilie Jlem 9n 1 ek
9 Sl 3id Jo Ll J 3 miladl g eVl ods o at 5, olidadl
ol meld) 322 Jo aeled bl ) Lads Cogllel) 5 aalaeN) wleliall
£ b)) el 1 Wy (BN 5 (Bl el Sleldl oda e a1 LI
23 9, Ceblll (iBgs me il AR Ll 2

Dan definisinya : adalah dialog yang terdiri dari rangkaian pertanyaan dan nasehat (saran) secara
beruntun yang kemudian diselingi oleh beberapa jawaban dan komentar dengan maksud terfokus pada
pencapaian  tujnan dan qanaab i'tiadiyah (kemantapan aqidah) sekaligns menjadi bekal untuk
mukhatab dalam mewnjudkan “manbaj tasyri’ rabbani” (jalan yang sesuai berdasarkan ketentuan
tuhan) yang di dalamnya berfungsi mengatur kehidupan manusia dan hubungan dengan lainnya dengan
manbaj ini... Kemudian cerita diakhiri dengan kesimpulan yang sesuai (proporsional) dengan posisi
mukhatab dan tanggapan mereka.

Dalam kisah pendek Jika diperhatikan &hitab nya, ajaran tauhid ini banyak
menyentuh keberagamaan kelas bawah. Ayat yang banyak turun dimasa awal ini mengenai
kisah kisah nabi terdahulu, seperti; Nabi Yusuf, Nabi Sulaiman, Nabi Musa dan kisah
lainnya. Penurutan kisah ini jelas memuat ajaran dakwah, alur kisahnya akan menjadi
stimulus yang dapat membentuk kepribadian bertauhid dan humanis, (M. Zuhri,2004) bagi
mereka yang masih berada dalam keberagamaan awam. Tugas Nabi memang
menyampaikan tauhid yang menjadi ajaran fundamental, bahkan ini menjadi misi dati
semua Nabi. Nabi menggunakan metode berdialog, dengan cair dalam bergaul dan ngobrol

lansung dengan masayarakat. Sedikit demi sedikit Nabi menyentuh tema Tauhid, sembari

223 |
This is an open access article under the CC-BY-SA license




224 |

Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

juga menyentuh tema kisah-kisah inspiratif menjadi panutan mereka. Semua dilakkan
dalam menghadapi kaum bawah masyarakat Arab.

Selanjutnya, Hiwar Khitabi atan Ta’abbudi (percakapan pengabdian). Hiwar gbithabi
atan ta'abbudi merupakan dialog antara Allah dengan hamba-hamba-Nya yang mukmin
dengan menggunakan nidaut ta’rif bil iman, hai orang-orang yang beriman. Maka
tergugahlah hati orang mukmin setiap kali membaca dengan menjawab kusambut
panggilan-Mu ya rabb. Hal ini dilakukan ketika orang mukmin berbicara kepada rabbnya
dalam keadaan berdoa. Dialog antara tuhan dan hambanya ini menjadi petunjuk bahwa
pengajaran seperti itu dapat kita gunakan, dengan kata lain, metode dialog merupakan
metode pengajaran yang pernah digunakan Tuhan dalam mengajari hamba-Nya.

Secara defenisi, Khitab adalah suatu pesan yang disampaikan oleh penulis dalam
teksnya dan suatu makna pesan yang diterima si pembaca teks tersebut ( &_es <SSl J 5
@), (Sukamta, 2009). Majaz &hitabi adalah penyampaian pesan (makna) dalam bentuk
diskursus atau wacana tertentu, majaz ini lebih luas. Makna yang tersirat dalam Majaz ini
adalah hubungan analogi (alagah mumasalah). (Sukamta, 2009). An-Nahlawi memberikan
contoh model dialog Allah dengan Hambanya dalam QS. al-Fatihah.

SIS, A AlenY ot deal) OF LSS el o Jsoge (sbindl gl lsdly
K a3 all el 3 ,00al bl sslay Lol ayy sl Cbls 13)
&sw@\w:wsﬁ,ﬁ QTO;MM\ olgy Lo S5 s 5 alall Cly
L san) 5 ,0ndad e (g s DRl o 1 b ) B 0 sk e g e
:Jw\sijcg%;@m:L;w&\gjuu,gws%c&w\:M\Ju\spdh
2JGc&.U\(ﬁwU:JG\SbcggM‘élpéilL;w&\d@crg—)\ﬁjﬂ
DB e ALy A L) JB BB ¢ ss U] (29 1 5 JBy ¢ sl 32
o Blo ¢ il blall baal s JB 36 ¢ Jle b sdaly sy g0 s

Il b gsaaly qsutad a2 JB ¢ odliall Yy agde ogarll 18 ¢ gl o]

Artinya: Dan dialeg “khitabi ta’abbudi” (dialogis retoris religius) terhubung dari dua sisi, sebagaimana
Jawaban seorang hamba terhadap pertanyaan al-Qur'an. Demikian juga(sebaliknya) dengan seorang
mnkmin yang berinteraksi dengan tubannya melalui bacaan ayat al-Qur'an dalam shalatnya Allah
SW'T menjawab setiap bacaan-bacaan ayat hambanya (sesuai dengan ayat tentunya). Sebagaimana yang
diriwayatkan oleh Imam Muslim dari Abi Hurairah telah berkata : akun telah mendengar Rasulullah
SAW bersabda : Allah SWT berfirman : Aku membagi sholat antara Aku dengan hambaKu, dan
hambaku mendapatkean sesnatu yang dia minta. Apabila seorang hamba berkata, 'Segala puji bagi
Alloh Robb semesta alam.” Maka Allah berkata, "Hamba Ku memuji Kn." Apabila hamba tersebut
mengucapkan, "Yang Maha pengasih lagi Maba Penyayang." Allah berkata, "HambaKu memuji Ku.'

This is an open access article under the CC-BY-SA license



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

Apabila hamba tersebut mengucapkan, 'Pemilik hari kiamat." Allah berkata, "HambaKu memujiken.’
Selanjutnya Dia berkata, "HambaKu menyerabkan urusannya kepadaKu." Apabila hamba tersebut
mengucapkan, 'Hanya kepadaMulah akn menyembah dan  hanya kepadaMulah akn  memobhon
pertolongan.” Allah berkata, 'Ini adalah antara Aku dengan hambaKu. Dan hambaKn mendapatkan
sesuatn yang dia minta'. Apabila hamba tersebut mengncapkan, 'Berilah kami petunjuk jalan yang
Iurus, yaitu jalan orang-orang yang Engkan beri nikmat atas mereka, bukan jalan orang-orang yang
Engkaun murkai dan bukan pula orang-orang yang sesat." Alloh berkata, 'Ini untuk hambaKu dan

hambaKn mendapatkan sesnatu yang dia minta.

Adapun poin terakhir dalam Kitab ini adalah, Hiwar ta’lim model dialog dari
pendidik ke terdidik dengan memancing pertanyaan-pertanyaan yang minim pengetahuan
mercka untuk dilengkapi. Rasulullah memperhatikan ketika berbicara dengan orang lain
disesuaikan dengan taraf berpikir, dalam belajar memperhatikan berbagai perbedaan
individual baik pembawaan, kesiapan, tabiat dan sifat. Dalam dialog demikian, Rasulullah
tidak pernah lalai untuk menyeru agar beribadah kepada Allah dan melaksanakan syariat-
Nya guna menyempurnakan fitrah, mendidik jiwa dan menyatukan hati. Disamping itu,
Rasulullah mengarahkan segala potensi. Berdasarkan paparan di atas, kita akan mendapat
kenyataan bahwa seorang Rasul merupakan seorang pendidik agung, memulai metode
pendidikan yang luar biasa, dan pendidikan yang selalu memperhatikan kebutuhan dan
tabiat anak didik .

An-Nahlawi mengatakan pembaca dialog akan mendapat keuntungan berdasarkan
karakteristik dialog, yaitu topik dialog disajikan dengan pola dinamis sehingga materi tidak
membosankan, pembaca tertuntun untuk mengikuti dialog hingga selesai. Melalui dialog,
perasaan dan emosi akan terbangkitkan, topik pembicaraan disajikan bersifat realistik.
Sebab itulah an-Nahlawi dalam pemikiran metodologi pendidikannya lebih mengutamakan
metode Hiwar Qurani dan Nabawi. Karena baginya metode ini bersifat demokratis, sesuai
dengan segala tingkatan usia dalam mengembangkan dan mentransfer ilmu pengetahuan,
khususnya dalam pendidikan afektif kepada pelajar dalam rangka membentuk generasi
muslim yang taqwa kepada Allah, berakhlak mulia, beramal shaleh dan amar ma’ruf nahi
mungkar, yang merupakan tujuan akhir dari pendidikanIslam.

Dalam konteks pengembangan alternasi metode Pendidikan Hari ini, metode
hiwar menempatkan pentingnya. Dalam Aiwar dialog antara dua pihak atau lebih yang
dilakukan melalui tanya jawab dan di dalamnya terdapat kesatuan topic atau tujuan dialog.
Percakapan silih berganti antara dua pihak atau lebih melalui tanya jawab mengenai suatu
topik yang mengarah pada suatu tujuan. Percakapan ini bisa dialog langsung dan

melibatkan kedua belah pihak secara aktif atau bisa juga yang aktif salah satu pihak saja,

225 |
This is an open access article under the CC-BY-SA license




226 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license

Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

sedangkan pihak lain hanya merespon dengan segenar perasaan, pengahayatan dan
kepribadiannya.

Dan sebagaimana yang diregaskan Nahlawi, bahwa Salah satu yang menonjol dari
metode Nabi Saw. dalam mengajar adalah kerap kali beliau mengajar para sahabat dengan
cara berdialog (hiwar) dan tanya jawab. Sebab dialog sangat membantu sekali dalam
membuka kebuntuan otak dan kebekuan berfikir. Sehingga yang ditawarkan adalah
methods of promoting Rabbani education metode Pendidikan ala manhad an-Nubbuwwah. Sebab
dalam jiwa pendidik, ia memiliki punya dua fungsi utama yang pertama memainkan
fungsi purifikasi dalam pendidkan Kedua kemampuan kepemimpina dan komunikatif
dalam menanamkan nilain Pendidikan dengan merefleksinakn metode Rabbani untuk
personalitass/kejiwaaan mereka.

Pada taraf aksinlogis dari pandangan ini, dapat dikatakan bahwa pendidikan Islam
bukan sekedar #ransper of knowledge atau transper of training, tetapi lebih merupakan suatu
sistem yang ditata di atas Qudwah Islamiyah, pondasi keimanan dan kesalehan, sistem yang
terkait secara langsung dengan Tuhan. Pendidikan Islam adalah gabungan dari segala asas
kehidupan: asas agama, asas falsafah, asas psikologi dan asas sosial.

Dengan berlandaskan pada asas tersebutlah, an-Nahlawi mendesain kurikulum
Pendidikan Islam yang memuat poin:

a. Sistem pengembangan kurikulum hendaklah selaras dengan fitrah insani dengan
menjaganya dari berbagai penyimpangan dan kesesatan.

b. Untuk merealisasikan aspek kognitif, afektif dan psikomotorik, hendaklah
diarahkan kepada tujuan akhir Pendidikan Islam, yakni ikhlas dan taat beribadah
kepada Allah Swt.

c. Dalam pelaksanaannya, Pendidikan haruslah memelihara kebutuhan nyata dalam
kehidupan bermasyarakat.

d. Sstruktur dan organisasi kurikulum hendaknya tidak menimbulkan pertentangan
dengan pola hidup Islami.

e. Bersifat realistik. Yang dapat dilaksanakan sesuai dengan situasai dan kondisi
suatu negara.

f. Metode pengajarannya bersifat fleksibel, dapat disesuaikan dengan situasi dan
kondisi perbedaan individual.

g. Muatan dan Materi Pendidikan harus bernilai edukatif, sehingga dapat
menanambkan sikap afektif islami.

h. Pendidikan mesti memperhatikan aspek-aspek tingkah laku.




El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

Apa yang dilakukan oleh an-Nahlawi adalah bagian dari Mewujudkan
Pendidikan yang menerapkan Pendidikan Islam sebagau Pendidikan menuju masyarakat
Madani, terididik dan bekeadaban islam. Paradigma dan Metode pendidikannya pun Khas
Qur’ani-Nabawi, yakni model Pendidikan yang berparadigma Teosentris, bukan
antroposentrisme. Mesikup demiikian, catatan kritik penulis pada teosentrir, padahal
pendidikan Islam perlu diperluas ke dalam kerangka pengembangan potensi dan
perubahan kehidupan. Harapan terbesar dari dunia pendidikan Islam adalah
mengembalikan kebebasan masyarakat dalam memberikan ruang gerak yang sesuai
dengan keinginannya, memposisikan manusia sebagai manusia, memberdayakan manusia
secara utuh serta menerapkan nilai-nilai transenden sebagai spirit perubahan sosial,(Hadi

Purnomo,20106).

5. PENUTUP

Berdasarkan kajian dan analisis atas Kitab a/-Tarbiyyah bi Al-Hiwar, pandangan an-
Nahlawi terhadap dialog sebagai metode pembelajaran atau pendidikan Islam dapat
disimpulkan sebagai berikut:

Dari segi analisis Isi, kitab at-farbiyah bi al-Hiwar merupakan kajian mengenai
metode pendidikan Islam yang diambil /diinspirasikan dati sejarah perjalanan pendidikan
yang dilakukan oleh Allah kepada nabi-nabi-Nya sebagaimana yang dikisahkan oleh al-
Qur’an-, serta yang dilakukan oleh Nabi Muhammad kepada para sahabatnya. Tarbiyah bi
al-Hiwar an-Nahlawi berbicara secara metodis-praksis Pendidikan Islam, dengan
menguatkan dan menekankan Hzwar sebagai metode Pendidikan Islam yang ada sejak
awal pewahyuan dan mampu melakukan Pendidikan yang sempurna kepada Masyarakat.

Menurut an-Nahlawi, sebagai sebuah metode pengajaran atau metode
penyampaian (manhaj al-khitobi), hiwar/dialog merupakan sebuah proses di mana para
individu atau kelompok pendidik dan peserta didik berupaya menghilangkan rasa takut
dan rasa tidak percaya satu sama lain dan mengembangkan hubungan baru berdasarkan
rasa saling percaya. Menurut an-Nahlawi, siwar merupakan terminologi Islam-Qur’ani
yang digunakan dalam komunikasi Allah kepada Hambanya (muwajjabu min Allah ‘ila
‘Abdihi). Sebagai sebuah metode pendidikan Islam, ada beberapa jenis hiwar yang dapat
diterapkan, antara lain: Hiwar Qur'ani dan Nabawi, Hiwar Burhani, Hiwar Wasfi, hiwar
Qishasi, Hiwar Khitabi atan Ta'abbudi (percakapan pengabdian) dan Hiwar ta'lim. An-
Nahlawi membagi konstruksi pendidikan Islam menjadi dua: pertama faktor pendidikan

(wasaith at-Tarbiyah) yakni material atau manusia yang mempunyai pengaruh maknawi

227 |

This is an open access article under the CC-BY-SA license



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

terthadap pendidikan, seperti: masjid, pendidik, keluarga (non formal) dan madrasah
(formal). Kedna, metode pendidikan (asalib atan wasail at-Tarbiyah) yakni alat-alat maknawi-
psikhis, seperti: metode bercerita, metode dialog, teladan dan lainnya. Keduanya menjadi

kunci dalam membangun peradaban Islam dari pendidikan Islam

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zaid, Nasr Hamid Zaid. (2001) Tekstulitas Al-Qur'an: Kritik terhadap Ulnmul Qur'an.
Yogyakarta: LkiS.

An-Nahlawi, Abdurrahman, (2000) A#Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyah.
Damaskus: Dar al-Fikr,.

An-Nahlawi, Abdurrahman. (2008), Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuba fi al-Bayt wa al-
Madrasah wa al-Mujtama’, Cet. 8. Damaskus: Dar al-Fikr.

Artini binti Haji Timbang “The Principles of Islamic Education According to Abdul Rahman
An-Nahlawi Ushul at-Tarbiyah al-Islanziyal’.

Azim az-Zarqani, Muhammad ‘Abdul “.(1995) Manabilul-Trfan fi “Ulum al-Qur'an. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Arabi,. Jilid 1T

Bawani, Imam. (1993) Tradisionalisme dalam Pendidikan Islam. Surabaya: al-Ikhlas.

Bisri, Adib. Kamus al-Bisri, (1999). Surabaya: Pustaka Progresif.

Ibrahim Anis, A-Mau'jam al-Wasit, t.t. Mustafa al-Babi al-Halabi, t.th.

Istikhori. (2017) “Pemikiran Abd Rahman an-Nahlawi Tentang Pendidikan Masyarakat Berbasis
Masjid”, dalam Jurnal Edukasi Islam: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 0 6 No.12.

Khoirudin, Muhamamd. (2016) Pendidikan Berbasis Tanbid dalam Persfektif al-Qur'an. Bogor: Unida
Press.

Mahmud Arif, (2008) Pendidikan Islam Transformatif. Y ogyakarta: LkiS.

Mujetaba, Mustafa(2001) “Pengaruh al-Qur’an Terhadap Bahasa Arab” dalam jurnal a/-Risa>/ah
Vol. 10 No. 2 November 2010.

Novianty, Enny. (2010) Metode Dalam Pendidikan Islam (Analisis Perbandingan Pemikiran Al-
Ghazali dan Abdurrahman an-Nahlawi) tesis pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasyim Riau.

Purnomo,Hadi. (2016) Pendidikan Islam: Integrasi Nilai-Nilai Humanis, Liberasi dan Transendensi
Sebnah Paradigma Baru Pendidikan Islam, Y ogyakarta: Absolute Media.

Qorib  Muhammad dan Zaini, Muhammad. (2020) Integrasi Etika dan Moral: Spirit dan
KRedudukannya dalam Pendidikan Islam. Y ogyakarta: Bidung Nusantara.

Saufika, Ratna . (2010) “Konsep Pemikiran Pendidikan Ivan Illich dan Abdurrahman an-
Nahlawi: Suatu Kajian Komparatif”, Tesis UIN Sunan Ampel Surabaya.

228 |
This is an open access article under the CC-BY-SA license




El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023

Siswanto.( 2015) Pendidikan Islam Dalan Dialektika Pernbaban. Surabaya: Pena Salsabila.

Susanto, Edi. (2012) Pendidikan Agama Islam dalam Lankap Postradiosalime ISLAMICA, Vol.
6, No. 2, Maret

Sukamta, (2009) Majaz dan Pluralitas Makna dalam Al-Qur'an. Y ogyakarta: Adab press,.

Suharto, Toto. (2014) Filsafat Pendidikan Islam: Menguatkan Epistemologi Islam dalam Pendidikan.
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Tim Depdikbud. (1999) Kamus Besar Babasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka.

Whaling, Frank. (2012) “Pendekatan Teologis” dalam Peter Connoly, Aneka Pendekatan Studi
Agama terj. Imam Khoiri. Yogyakarta: LkiS

Zuhri M.(2004) Potret Keteladanan Kiprah Politik Mubammad Rasulullah, Y ogyakarta, LESFI.

229 |
This is an open access article under the CC-BY-SA license




Dialog Sebagai Metode Pembelajaran ...(Muharir A. dan Himayatul 1.

230 |
This is an open access article under the CC-BY-SA license




