
El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

209 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

 
 
 
 
 

DIALOG SEBAGAI METODE PEMBELAJARAN: STUDI KITAB AL-
TARBIYYAH BI AL-HIWAR KARYA ABDURRAHMAN AN-NAHLAWI    

 
Muharir Alwan 

MA NW Kembang Kerang Lombok Timur.   
Corresponding Author: muharir09@gmail.com 

 
Himayatul Izzati 

SDN 1 Kembang Kerang Daya 
abumarnisi18@gmail.com 

 
Article History 

Submitted: 24 May 2023; Revised: 29 Dec 2023; Accepted: 27 Jan 2024 
DOI 10.20414/tsaqafah.v22i2.7313 

          

Abstract 
This research aims to explain the concept of dialogue as a learning method based on 
the views of Abdurrahman An-Nahlawi in his book At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min 
Asamib at-Tarbiyah al-Islamiyah. This article is a literature review that focuses on the 
theorizing of an-Nahlawi's work. By using content analysis on an-Nahlawi's main 
work, At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyah, as well as 
conducting a comparative analysis with another an-Nahlawi's work, Ushul at-
Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuha fi al-Bayt wa al-Madrasah wa al-Mujtama'. This 
research found several conclusions: (a) Kitab at-tarbiyah bi al-Hiwar is a study of 
Islamic education methods which were inspired by the educational journey 
undertaken by Allah to his Prophets, as well as that carried out by the Prophet 
Muhammad to his Companions. (b) Hiwar is an Islamic-Qur'anic terminology used 
in the communication of Allah to His Servant. The al-Hiwar method is the authentic 
method of Islam even from the beginning of the Revelation of the Qur'an. (c) The 
method of education with hiwar has been explained in detail in the Qur'an and the 
history of Islamic teaching by the Prophet Muhammad to his people, including: 
Hiwar Qur'ani and Nabawi, Hiwar Washfi, Hiwar Khitabi -Ta'abbudi and Hiwar at-ta 
'lim. Islamic education is the transmission of knowledge and the transformation of a 
good soul and can provide goodness in life. 
Keywords: dialogue, learning methods, tarbiyah bil hiwar, qur'ani 
 
 
Abstrak  
Penelitian ini bertujuan menjelaskan konsep dialog sebagai metode pembelajaran 
berdasarkan pandangan Abdurrahman An-Nahlawi dalam kitabnya At-Tarbiyah bi al-
Hiwar: Min Asamib at-Tarbiyah al-Islamiyah. Artikel ini merupakan tinjauan pustaka 
yang fokus pada teorisasi karya an-Nahlawi. Dengan menggunakan analisis isi 
terhadap karya utama an-Nahlawi, At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asamib at-Tarbiyah 
al-Islamiyah, serta melakukan analisis perbandingan dengan karya an-Nahlawi yang 
lain, Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuha fi al-Bayt wa al-Madrasah wa al-
Mujtama'. Penelitian ini menemukan beberapa kesimpulan: (a) Kitab at-tarbiyah bi al-

Vol. 22, No. 2, Desember 2023 
P-ISSN 2087-3638, E-ISSN 2655-7746 
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/eltsaqafah 

mailto:muharir09@gmail.com
mailto:Abumarnisi18@gmail.com


Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

210 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Hiwar merupakan kajian metode pendidikan Islam yang diilhami oleh perjalanan 
pendidikan yang dilakukan Allah kepada para Nabinya, maupun yang dilakukan oleh 
Nabi Muhammad SAW kepada para nabinya. Sahabat. (b) Hiwar adalah terminologi 
Islam-Qur'an yang digunakan dalam komunikasi Allah kepada Hamba-Nya. Metode 
al-Hiwar merupakan metode Islam yang otentik bahkan sejak awal diturunkannya Al-
Qur'an. (c) Metode pendidikan dengan hiwar telah dijelaskan secara rinci dalam Al-
Qur'an dan sejarah ajaran Islam Nabi Muhammad SAW kepada umatnya, antara lain: 
Hiwar Qur'ani dan Nabawi, Hiwar Washfi, Hiwar Khitabi -Ta' abbudi dan Hiwar at-
ta'lim. Pendidikan Islam merupakan transmisi ilmu pengetahuan dan transformasi 
jiwa yang baik serta dapat memberikan kebaikan dalam kehidupan. 
Kata-kata kunci: dialog, metode pembelajaran, tarbiyah bil hiwar, qur’ani 
 
 

1. PENDAHULUAN 

Al-Islam Din wa at-Tarbiyah, Islam adalah sebuah agama dan Pendidikan. Jargon ini 

barangkali penting untuk dijadikan sebagai sebuah Qudwah Islamiyah, bahwa Pendidikan 

dalam lintasan sejarah perjalanan Islam telah memberikan andil yang begitu besar dalam 

membentuk keadaban hidup masyarakat Muslim. Pendidikan memberikan kemajuan pada 

masa-masa kejayaan Islam. Artinya, kemajuan Pendidikan Islam mampu membentuk 

peradaban (takwin al-Hadarah) sehingga peradaban Islam pernah menjadi peradaban 

terdepan di dunia pada abad ke 13. (Badri Yatim, 2010). 

Namun, salah satu persoalan pendidikan Islam hari ini terletak pada tantangan 

perkembangan zaman dan menemukan kembali metode pendidikan Islam yang efektif 

dalam mentransfer pengetahuan dan membangun karakter Islami peserta didik. Tentu, 

disadari bahwa hari ini media komunikasi semakin maju namun kualitas komunikasi 

manusia semakin mundur. Referensi-referensi keislaman semakin mudah diakses namun 

karakter-karakter keislaman semakin susah dibentuk. Akibatnya, terjadi gap atau terdapat 

jarak antara pendidik dan peserta didik. Pendidikan Islam yang seharusnya merekatkan 

“batin” masyarakat pendidikan, belum terealisasikan dengan baik, terutama di lembaga 

pendidikan formal.    

Persoalan di atas menjadi landasan mengapa gagasan An-Nahlawi, dialog sebagai 

metode pembelajaran (al-tarbiyah bi al-hiwar) perlu diwacanakan dalam Pendidikan Islam 

hari ini. Melalui metode hiwar, an-Nahlawi tidak melihat Pendidikan Islam sebagai proses 

transmisi ilmu pengetahuan Islam semata, namun juga sebagai penanaman karakter, 

pembentukan kepribadian Islam serta penanaman motivasi (Abdurrahman an-Nahlawi , 

2008). Gagasan fundamental an-Nahlawi terletak pada usahanya dalam membentuk 

konsep dialog (hiwar) sebagai metode Pendidikan Islam yang diambil dari mode/konsep 

Hiwar yang tersebar dalam banyak ayat al-Qur’an, serta diambil dari Sejarah bagaimana 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

211 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

proses pengajaran Islam Nabi Muhammad saw kepada sahabat yang banyak 

menggunakan metode hiwar (dialog). 

Posisi Islam diekuivalensikan dengan al-Qur’an, di mana al-Qur’an merupakan 

teks inti (core texts) dalam tradisi agama Islam. Al-Qur’an menempati posisi sentral dan 

memiliki signifikansi khusus dalam membentuk peradaban Islam. Nasr Hamid Abu Zaid 

menyebut peradaban yang terbangun dalam tradisi Arab-Islam sebagai peradaban teks.( 

Nasr Hamid Abu Zaid, 2021) Sehingga, menjadi lumrah jika konsepsi dan diskursus 

pendidikan Islam selalu diproyeksikan dari pembacaan terhadap nash Agama (Qira’ah an-

Nushus). Termasuk dalam melakukan pembacaan teks agama untuk pembentukan sistem 

dan paradigma pendidikan Islam. (Muharir, 2022)  

Jika dicermati, an-Nahlawi menawarkan gagasan yang lebih detail dan 

komprehensif mengenai hiwar sebagai metode pendidikan Islam. al-Ghazali dalam Ihya 

Ulumuddin menyinggung hiwar dalam konteks hubungan antara pendidik dan peserta 

didik sebagai model komunikasi dalam pendidikan Islam (Mohammad Faizin, 2023). 

Adapun an-Nahlawi dalam Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuha fi al-Bayt wa al-

Madrasah wa al-Mujtama’ dan At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyah., 

menjelaskan hiwar sebagai salah satu epistemologi pendidikan Islam. Ia menjelaskan lebih 

detail makna, pembagian, model, kegunaan serta tujuan dari gagasan hiwar sebagai 

metode pendidikan Islam. Dua karya ini menempatkan an-Nahlawi sebagai salah satu 

pemikir Pendidikan Islam yang melakukan pembacaan paradigmatis sebagai seorang 

Insider dalam  diskursus pendidikan Islam. (Abdurrahman an-Nahlawi, 2000).  

 

2. LANDASAN TEORI 

A. An-Nahlawi: Konstruktivisme Intelektual 

Harus diakui, data sejarah yang dapat dilacak tentang pergulatan intelektual an-

Nahlawi tidaklah banyak. Ketenarannya di kalangan akademisi muslim tidak menonjol 

sebagaimana filosof lain semisal al-Farabi, al-Ghazali maupun Ibn Sina atau seperti 

pemikir-pemikir pembaharu semisal Abduh, Rasyid Rida, Hassan Hanafi dan lainnya 

(Abu Iqbal, 2017). Meskipun kitab Ushul at-Tarbiyah dan at-Tarbiyah bi al-Hiwar mendapat 

apresiasi besar dari kalangan umat Islam di beberapa negara, terutama di Malaysia dan 

termasuk juga di Indonesia. Konsistensinya dalam pemikiran Pendidikan Islam menurut 

penulis patut diapresiasi, sebab dalam banyak karya yang ditulis, ia konsen secara utuh di 

Pendidikan Islam. (Aghnaita, Tesis 2018)  



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

212 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

An-Nahlawi adalah seorang ulama’/Pemikir Islam abad 14 Hijriyah Akhir. Nama 

lengkapnya adalah Abdul Rahman Abd al Karim Utsman Muhammad al Arqaswasi al 

Nahlawi. Dilahirkan pada tanggal 7 Safar 1396 H / 1876 M di sebuah daerah bernama 

Nahlawa kota Madinah, Saudi Arabia. (Ratna Saufika, Tesis 2010)  .Versi lain mengatakan 

ia dilahirkan 1927 M (Abdurrahman an-Nahlawi, 2000). Ada juga keterangan lain 

menyebut an-Nahlawi  dilahirkan di Damaskus Suriah pada, 1 Januari 1927, Ayahnya, 

Abdul Karim Utsman  adalah seorang yang taat ibadah dan taat beragama Islam sehingga 

selalu memperhatikan pendidikan anak-anaknya.  Dengan latar belakang kondisi keluarga 

yang Islami, tidak heran jika an-Nahlawi sejak kecil telah mendapat didikan dan 

bimbingan dari keluarganya dengan islami dan berpengalaman serta menghargai ilmu 

pengetahuan baik ilmu agama maupun ilmu umum. Ia belajar Ilmu al-Qur’an, Ilmu 

Sosial, Ilmu hukum dan lainnya, ( Enny Novianty , tesis 2010).  

Sejarah pembentukan intelektualnya ia awali di lembaga pendidikan Islam. 

Mendalami filsafat dan tarbiyah  (mutakhashshish fi al-falsafah wa at-Tarbiyah). Ia juga 

mengambil Program Doktor Filsafat (Doktoral  Philosophy) pada Dar al-Mu'allimin 

University, Syria, (Artini binti Haji Timbang, 217). Dengan kajian Doktornya di bidang 

Filsafat, tidak mengherankan jika an-Nahlawi menekuni ilmu-ilmu umum seperti filsafat 

ilmu sosial dan psikologi. Dalam beberapa karyanya, ia secara jelas menuliskan 

perbandingan (muqaranah) antara peradaban barat dan timur terutama masalah 

pendidikan. Serta menekankan Pendekatan psikologi keislaman-khususnya yang 

bersumber dari pembacaan Nash al-Qur’an dan Hadits-sebagai kritiknya terhadap 

orientasi Pendidikan barat yang cenderung rasionalis-filsafat, mengesampingkan 

psikologis. 

Karir Intelektualnya ia lakukan dengan konsisten sebagai akademisi dan praktisi di 

bidang Pendidikan Islam dengan bekerja dalam bidang pendidikan dan pengajaran. Ia 

menjadi guru di Dar al-Mu’allimin -sekolah asalnya- serta menjadi dosen di berbagai 

yayasan pendidikan Islam di wilayah Arab, antara lain: Universitas Damaskus -Tempat 

yang sama dengan Muhammad Syahrur-,Universitas Imam Muhammad ibn Sa’ud, 

Maktab At-Tarbiyah Al-’Arabi li Duwal Al-Khalij, Al-Kulliyyât Al-’Ilmiyyah di Riyadh. 

Direktur Mu‘assasah Sa’d Muhammad ibn Ladin Al-Tijariyyah, serta menjadi dosen di 

Ma’ahid al-’Ilmiyyah di Damaskus. An-Nahlawi juga aktif sebagai akademisi yang 

konsisten pada publikasi Ilmiah, antara lain ia menjadi peneliti, editor, dan penyelaras 

akhir atas pelbagai kajian ilmiah di Maktab At-Tarbiyah Al-’Arabi li Duwal Al-Khalij. 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

213 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Serta dilibatkan sebagai penguji sidang akhir (munaqasyah) untuk tesis dan disertasi, ( 

Istikhori, 2017).   

 Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Asalibuha fi Al-Bait wa al-Madrasah wa al-Mujtama’ 

merupakan karya pertama an-Nanlawi yang mempopulerkan Namanya, ia dikenal banyak 

khalayak dan mempublikasikan beberapa karya lainnya, antara lain: At-Tarbiyah Al-

Islamiyyah wa Al-Musykilat Al-Mu’ashirah, Ibn Taimiyyah, Yusuf ibn ’Abd Al-Barr Al-Qurtubi, 

Al-Imam Al-Dzahabi: Dirasah Maudhu’iyyah Tahliliyyah Tarbawiyyah, At-Tarbiyah bi Al-ayat, 

At-Tarbiyah bi Al-’Ibrah, At-Tarbiyah bi Al-Hiwar, At-Tarbiyah Al-Ijtima’iyyah fi al-Islam, At-

Tarbiyah bi Al-Targhib wa Al-Tarhib, Ushul At-Tarbiyah Al-Islamiyyah wa Ushul Tadrisiha, Al-

Ghara‘iz wa Al-Dawafi’ wa Ta’diluha, dan beberapa karya akademik lainnya.  

Dari analisis atas sejarah intelektual an-Nahlawi, dapat diuraikan beberapa 

penjelasan: Pertama konsistensi an-Nahlawi dalam kajian dan produksi pemikiran 

mengenai pendidikan Islam. Berdasarkan penelusuran terhadap karya-karya an-Nahlawi, 

dapat dinyatakan bahwa hampir semua karyanya berkaitan dengan Pendidikan Islam 

(tarbiyah Islamiyyah) dan kritikan terhadap pendidikan modern yang kontradiktif dengan 

Islam (tarbiyah haditsah al-munharifah). Kedua, kompilasi karya an-Nahlawi yang 

mewacanakan isu Pendidikan dari konsepsi otentik sumber Islam, memunculkan dirinya 

sebagai pemikir pendidikan Islam yang menguatkan wacana pendekatan Doktrinal-

teologis dalam mengonsepsikan Pendidikan Islam. Dalam mengkritik Pendidikan Islam 

hari ini yang seolah berkiblat ke Barat, an-Nahlawi mewacanakan teori-teori pendidikan 

yang didasarkan pada al-Qur’an dan Sunnah -Metode Qur’ani dan Nabawi, 

(Abdurrahman an-Nahlawi, 2000).  

Ketiga,  dari segi kesejarahan penulis, tentu ada keterkaitan teologis-ideologis, an-

Nahlawi lahir dan besar di Damaskus, mendalami disiplin filsafat dan pendidikan Islam 

serta banyak memberikan perkuliahan di banyak perguruan tinggi di Saudi Arabia yang 

dominasi  ideologi-teologisnya adalah Sunni atau Ahlus Sunnah wal Jamaaah. An-Nahlawi, 

latar historis, geologis serta konstruksi sosial-pemikirannya tak bisa lepas dari latar 

kehidupan sosial-kemasyarakatan keluarga ataupun masyarakatnya yang secara umum 

dapat dikatakan terdapat hubungan akibat (sequential history) mengikuti pola pikir 

tradisional Islam di banyak Negara Arab.  

At-tarbiyah bi al-Hiwar,  kitab ini diposisikan sebagai sebuah kitab atau buku 

mengenai teori Pendidikan yang bernuansa teologis, dari orisinalitas pandangannya 

terhadap interpretasi nash agama. Teologis sendiri penulis fahami dari simpulan  Frank 

Whaling, bahwa  teologi berbicara mengenai ajaran dasar masing-masing agama seputar 



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

214 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

teologis. Dalam menjelaskan ini, Whaling menggunakan delapan elemen yang dimiliki 

oleh semua agama, yaitu komunitas, ritual, etika, keterlibatan sosial dan politis, kitab suci, 

doktrin, estetika, dan spiritualitas. Baginya, semua agama memiliki kedelapan elemen 

tersebut. Suatu agama mempengaruhi dan dipengaruhi oleh delapan elemen tersebut pada 

level yang beragam (Frank Whaling, 2012). Teologi dimaksudkan untuk mempertahankan 

doktrin utama dan untuk memelihara kemurnian iman,( Muhammad Khoirudin,2016 ).  

Hal demikian yang tampak dalam karya an-Nahlawi ini.  

B. Quo-Vadis Pendidikan Islam:  Gagasan Tarbiyah Al-Hiwar 

Kemunculan pemikiran keislaman, apakah konsep, ide, gagasan atau 

strukturalisme kegelisahan, mesti memiliki relasi positif dengan realitas keberadaan. Yang 

mesti diawali dengan pertanyaan, pemikiran ini dari mana dan hendak ke mana. 

Sebagaimana Tariq bin Ziyad mengawali era globalisasi sejarah Islam abad pertengahan 

dengan mengajukan pertanyaan ”Ainaal-mafarr? Al-Bahru waraakum wa al-aduwwu 

amamakum, ke mana kita akan lari menghindar dari persoalan yang nyata-nyata kita 

hadapi?. Pada titik inilah, esensi dari Quo Vadis ini berjalan. Bahwa, keberadaan ide 

seorang terjalin sinkron dengan konstruktivisme intelektual, terjalin dialektis dengan 

kegelisahan pemikir itu sendiri dengan keberadaan dan posisinya.  

Dalam masalah Tarbiyah bi al-Hiwar, konsep an-Nahlawi tidak selayaknya dibaca 

dari segi normatifnya an sich. Seorang peneliti cum pengajar harus mampu menguraikan 

apa esensi dari konsep at-Tarbiyah bi al-Hiwar an-Nahlawi yang tersirat dalam kitabnya, at-

Tarbiyah bi al-Hiwar. Esensi ini, tentu saja, hanya bisa didapat jika mereka mengetahui 

historisitas pengarang dan karya monumental yang dihasilkannya tersebut. Karena jika 

tidak demikian, kajian kitab at-Tarbiyah bi al-Hiwar  ini akan menjadi satu dari dua hal saja: 

doktrin terhadap sebuah kebenaran Pendidikan sebagai penguatan identitas keislaman 

saja atau proyeksi Pendidikan yang akan mengesampingkan perkembangan sosial-

kehidupan kekinian.  

Karena bagian dari kesejarahan, ide yang muncul dari tokoh pendidikan seperti 

an-Nahlawi juga bagian dari produksi sejarah, an-Nahlawi berada pada fase peralihan dari 

ketertinggalan Islam menuju fase modern dengan adanya Tajdid di Mesir. Negara-negara 

Islam semisal Turki, Pakistan, India, Iran, Mesir, Tunis, Maroko, Suria, Afrika Selatan, 

Bangladesh dan lainnya masih mencari platform model negara baru yang lebih maju. 

Tentu, Pendidikan Islam pada poin ini berada dalam posisi dilematik, menganut mazhab 

Pendidikan Rasionalis-Kritis Barat atau tetap berada pada Pendidikan dengan basis 

penguatan Teologis keagamaan.  



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

215 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Jika direfleksikan secara historis, sebenarnya ide mengenai Pendidikan Islam ini 

juga telah lama menggelisahkan pemikir Islam. Tentu kegelisahan ini karena ada sinyal 

kemunduran dalam Rahim Islam itu sendiri. Misalnya, di antara penghujung abad ke- 5 H 

dan permulaan abad ke-6 merupakan masa – masa kemunduran bagi pemerintahan Islam 

dinasti Abbasiyyah. Kemajuan dalam bahasa, sejarah, sastra, serta filsafat yang ditulis dan 

dibukukan pada satu sisi, mewariskan sesuatu yang buruk bagi peradaban umat Islam 

pada sisi lain. Berupa modernisasi dan liberasi ilmu pengetahuan yang terjadi menjadikan 

kecenderungan umat Islam untuk berpandangan dan bersikap materialistis, empiris, 

rasional murni dan kuantitatif,( Imam Bawani,1993) Pendidikan (proses belajar – 

mengajar) menurut kebanyakan rasionalis adalah sebuah proses sosialisasi. Dalam arti 

bahwa aktivitas pendidikan senantiasa berlangsung dalam konteks sosial, berkait – 

kelindan dengan norma sosial, juga berorientasi pada tuntutan sosial, (Mahmud 

Arif,2008). 

Pada konteks ini, pemikiran Pendidikan Islam az-Zarnuji lahir dengan kitab yang 

masyhur dipelajari di Pondok Pesantren, Ta’lim Muta’allim.  Kelahiran kitab ini karena az-

Zarnuji kecewa dengan perilaku para penuntut ilmu di zamannya yang tak lagi meng-

orientasikan perbuatannya untuk mencari Ridha Allah SWT. Perilaku yang keduniaan bagi 

az-Zarnuji akan menjauhi esensi dari pendidikan Islam yang sebenarnya, yaitu pendidikan 

yang harus mencakup unsur iman, ilmu dan amal dalam totalitas teori dan praktik. 

Harmonisasi ketiga unsur ini sangatlah penting, mengingat Islam tidaklah berat sebelah 

dalam memandang dunia dan akhirat,( Edi Susanto,2012). 

Kegelisahan di atas juga tampak diamini oleh an-Nahlawi. An-Nahlawi melihat 

orientasi pendidikan Islam telah memasuki fase kebingungan seiring dengan interaksi 

kembali Barat dan Timur dalam banyak sendi kehidupan: sosial, politik, Pendidikan 

hingga pemikiran Keagamaan. Hal demikian memunculkan kesalahan orientasi 

Pendidikan Islam yang selalu diarahkan pada Pendidikan Rasionalis yang kehilangan spirit 

keislaman. An-Nahlawi sendiri mengutarakan ini di karyanya at-Tarbiyah al-Islamiyah wa al-

Musykilatu al-Mu’ashir (Pendidikan Islam dan Problematika Kontemporer). Dengan 

demikian, an-Nahlawi memandang perlu adanya upaya menggali Kembali -reaktualisasi- 

dan mengorientasikan Kembali Pendidikan Islam ke arah Rahim kelahirannya di masa 

kerasulah (al-‘asru an-Nubuwwah), Pendidikan Islam yang mengorientasikan Tarbiyah al-

Isamiyah. 

Karya Monumental an-Nahlawi, Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyah ditulis dalam upaya 

mencoba mencari jalan tengah perbandingan ciri khas, tujuan, sistem, dan metode yang 



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

216 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

dimiliki pendidikan Islam dengan yang dimiliki pendidikan Barat. Penyusunan buku ini 

dilatar belakangi karena sistem pendidikan dunia yang didasarkan atas asas idealis dan 

ideologis yang menyimpang dari fitrah sebagaimana di dunia barat. Dengan demikian, 

perlu refleksi historis melihat bagaimana Rasulullah seorang pendidik yang agung, serta 

menjadikan filosofis dan metode pendidikannya sebagai sebuah kekuatan dalam 

membangun paradigma Pendidikan Islam hari ini. Tarbiyah al-Islamiyah adalah Pendidikan 

penataan dan pengarahan pengembangan pikiran manusia dan penataan tingkah laku 

serta emosinya berdasarkan Agama Islam, membangun pengetahuan Islam serta 

merealisasikan tujuan Islam dalam kehidupan individu dan masyarakat. Tarbiyah al-

islamiyah sebagai proses penataan individual dan sosial yang dapat menyebabkan 

seseorang tunduk dan taat kepada Islam serta menerapkannya secara sempurna dalam 

kehidupan individu dan masyarakat. (Abdurrahman an-Nahlawi, 2008). 

 Dua karya an-Nahlawi -Ushul at-Tarbiyah dan at-Tarbiyah bi al-Hiwar- berbicara 

pada dua penguatan besar Pendidikan Islam: penguatan secara teoritis dan Metodis 

(penerapan praksis).  Jika dalam karya Ushul at-Tarbiyah an-Nahwali berbicara pada 

dataran teoritis Pendidikan Islam, maka dalam Tarbiyah bi al-Hiwar,   an-Nahlawi 

berbicara secara metodis-praksis Pendidikan Islam. Jika ditarik pada diskursus yang lebih 

kontemporer, tarbiyah ini merupakan komponen dalam Pendidikan Islam pada 

terminologi ta’dib al-Islamiyah. Kata ta’dib memiliki spektrum makan yang memayungi lebih 

luas, mengacu pada pengertian yang lebih tinggi bagi makna-makna Pendidikan Islam dan 

mencakup unsur-unsur: pengetahuan -ilm-, pengajaran-ta’lim- dan pengasuhan yang baik –

tarbiyah, (Muhammad Qorib dan Muhammad Zaini ,2020) 

 

3. METODE PENELITIAN  

Artikel ini merupakan telaah literatur yang fokus kepada teori dari karya an-

Nahlawi. Kokus kajiannya pada menganalisis pandangan atau pemikiran an-Nahlawi. 

Kerangka analisis yang digunakan riset artikel ini adalah analisis konten (content analysis) 

terhadap karya utama an-Nahlawi, At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-

Islamiyah. Analisis dilakukan dengan model analisis interpretatif-filosofis. Memberikan 

gambaran secara sistematis mengenai pemikiran an-Nahlawi dalam tema metode sebagai 

sebuah metode pada proses pembelajaran pendidikan Islam. Interpretasi filosofis 

digunakan untuk memberikan penjelasan kedalaman arti terhadap pemikiran an-Nahlawi 

mengenai metode dialog dalam aktivitas Pendidikan Islam. Sehingga, kajian artikel ini 

diharapkan memberikan sumbangan teoritis (contribution of knowledge) dalam 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

217 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

pengembangan metode pembelajaran. Tentu, selain itu dapat sebagai sumbangan praksis 

bagi penguatan metode pengajaran Pendidikan Agama Islam baik di Lembaga pendidikan 

formal maupun di masyarakat luas. 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Deskripsi Kitab Al-Tarbiyyah Bi Al-Hiwar  

Kitab ini memiliki judul lengkap At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-

Islamiyah. Kitab yang ditulis ini merupakan karya dari an-Nahlawi setelah ia menulis kitab 

Ushul at-Tarbiyah.  Poin pertama yang akan penulis uraikan adalah analisis konten pada 

kitab ini dengan tiga kata kunci: asalib, tarbiyah dan al-Hiwar. Gambaran besar dari judul 

kitab ini At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyah menurut penulis 

mengandung muatan filosofi, sebab kata uslub-asalib yang digunakan an-Nahlawi sendiri 

memiliki makna Fundamental of Tinking dari pengajaran Pendidikan Islam itu sendiri. 

Uslub-asalib berasal dari kata salaba – yaslubu – salban yang berarti merampas, 

merampok dan mengupas,( Adib Bisri, Kamus al-Bisri,1999). Kemudian terbentuk kata 

uslub yang berarti jalan atau cara mutakalim dalam berbicara (Muhammad ‘Abdul-‘Azim 

az-Zarqani,1995). Jika dikatakan “salaktu usluba  fulanin fi kaza”, maka artinya adalah aku 

mengikuti jalan dan mazhab Fulan. Begitu juga jika dikatakan “akhazna fi asaliba minal-

qaul”, maka artinya aku mengambil seni-seni ucapan yang bermacam-macam.  Sedangkan 

uslub menurut istilah adalah cara berbicara yang diambil mutakalim dalam menyusun 

kalimatnya dan memilih lafaz-lafaznya. Dengan demikian, uslub merupakan cara yang 

dipilih mutakallim –orang yang berbicara- atau al-Katib –penulis- di dalam menyusun lafaz-

lafaz untuk mengungkapkan suatu tujuan dan makna kalamnya.   

Uslub dalam bahasa Indonesia disebut gaya bahasa seseorang dalam bertutur atau 

menulis, yang diindikasikan bahwa setiap orang memiliki cara yang khas dalam 

menyatakan pikiran dan perasaan dalam bentuk tulisan atau lisan, (Tim Depdikbud,1999). 

Karena itu uslub al-Qur’an bisa diartikan sebagai sebuah metode dalam menyusun 

kalimat-kalimatnya dan pemilihan lafaz-lafaznya. Dengan demikian, asalib dalam kitab ini 

dapat dipahami sebagai sebuah metode dalam menyusun kalimat, pemilihan kata dalam 

menyampaikan pesan kepada masyarakat Pendidikan dengan metode dialog (al-Hiwar). 

Tarbiyah berasal dari kata Rabb adalah bentuk masdar dari kata rabba yarubbu  ( ََّّرب َّ

 yang berarti "mengembangkan sesuatu dari satu keadaan pada keadaan lain sampai  ( يرَُب َّ

pada keadaan yang sempurna" (َّ رب ). An-Nahlawi memahami kata tarbiyah dalam tiga 

bentuk akar kata: Raba-yarbu: bertambah dan berkembang, Rabiya-yarbu: menjadi besar.  



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

218 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Rabba-yarabbu: berarti memperbaiki, menguasai urusan, menuntun, menjaga dan 

memelihara, (an-Nahlawi,2008).  Dari ketiga bentuk akar kata tersebut, an-Nahlawi 

menyimpulkan  pendidikan dalam makna tarbiyah terdiri dari empat unsur: 

a. Menjaga atau memelihara fitrah anak menjelang baligh 

b. Mengembangkan seluruh potensi dan kesiapan yang beraneka ragam 

c. Mengarahkan seluruh fitrah dan potensi ini menuju kepada kebaikan dan 

kesempurnaan yang layak baginya 

d. Proses ini dilaksanakan secara bertahap, dengan cara sedikit demi sedikit hingga 

sempurna.(an-Nahlawi,2008)  

 Al-hiwar atau dalam Bahasa sederhana disebut dengan dialog.  Metode hiwar 

yang dipakai dari sumber Islam, yaitu Al-Qur’an dan Hadits,  sehingga model demikian 

dipakai dalam pendidikan Islam. Al-Qur’an sendiri merekam dialog Nabi Musa dengan 

Allah, dan Allah sendiri juga berdialog dengan Nabi Muhammad melalui perantara 

Malaikat Jibril. Secara General, tema dan bahasan utama yang terdapat dalam kitab At-

Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyah dalam satu jilid yang memiliki 

ketebalan sekitar 224 halaman ini terdiri dari tujuh bab sebagai berikut: 

Pertama, dapat dinyatakan sebagai bab pengantar yang memaparkan tentang 

Hiwar, pemaknaan secara Bahasa dan tarbawinya serta dan konsepsi pemahamannya (al-

‘anashir at-tarbiyah). Antara lain mendeskripsikan tentang definisi dari term hiwar, defenisi 

hiwar Qur’ani dan Nabawi, deskripsi contoh serta penjelasan detail Pendidikan dalam 

tema ini (at-Tahlil at-Tarbawi), (Abdurrahman an-Nahlawi,2000). 

Kedua, merupakan bab yang menjelaskan tentang pembagian dan penjelasan hiwar 

Qur’ani dan Hiwar Nabawi. Dengan menjelaskan hiwar sebagai salah satu metode 

pengajaran Pendidikan Islam yang otentik dari agama Islam. Seperti al-Hiwar al-Burhani 

dan al-Hiwar al-Washfi.  Keduanya tiada lain merupakan cara atau metode pengajaran 

Pendidikan yang berasal dari sumber primer dari ajaran Islam itu sendiri. 

Ketiga, adalah bab yang menggambarkan secara jelas tentang Hiwar Qur;ani al-

Qashahi, Dialog al-Qur’an dengan berkisah. Pada bagian ini, an-Nahlawi menjelaskan 

definisi dan diskusi mengenai Hiwar Qur’ani., mencakup: Hiwar Panjang dalam Kisah 

Yusuf, serta Hiwar pada kisah-kisah pendek (al-Hiwar fi al-Qisati al-Qashirah). 

Keempat,  bab yang mengkaji tentang hiwar al-Khithabi, dialog dengan lawan bicara, 

problem dalam dialog ini serta bagaimana penerapannya pada masa Nabi, bagaimana nabi 

mengajarkan sahabat dengan model dialog demikian yang meliputi hal yang sangat luas 

dan komprehensif.  



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

219 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Kelima, bab ini berisi pembahasan tentang Hiwar ta’limi, bagaimana dialog dalam 

pengajaran Pendidikan. Pada bagian ini juga, an-Nahlawi menjelaskan bagaimana al-

Qur’an dan Nabi mempraktikkannya. 

Keenam, bab ini berisi pembahasan tentang bagaimana pelaksaan Pendidikan 

(tarbiyah) dengan hiwar Qur’ani. Detail pada poin ini, Ia berbicara mengenai persiapan, 

metode, serta skema pelaksanaan metode hiwar khitabi dalam Pendidikan. 

Ketujuh, bab ini berisi pembahasan tentang analisis psikologis (at-tahlil an-nafsi) dan 

implikasi dari Pendidikan dengan hiwar Qur’ani,( an-Nahlawi,2008).  

B. Analisis Al-Tarbiyyah Bi Al-Hiwar: Karakter Epistemik-Edukatif 

Hiwar merupakan terminologi Islam-Qur’ani yang digunakan dalam komunikasi 

Allah kepada hambanya (muwajjahu min Allah ‘ila ‘Abdihi). Artinya, hiwar ini disebut 

sebagai Hiwar Rabbani, di mana -seolah- Allah mengajak Hambanya berbicara untuk 

membimbing mereka dalam bentuk: perintah, Larangan, petunjuk dan irsyad, (an-

Nahlawi,2008), Hiwar inidisebut juga dengan hiwar Qur’ani. An-Nahlawi ةmendefinisikan 

Hiwar sebagai berikut: 

السقراطي   إنطلاقا من هذا المعنى اللغوي, و مما جاء في تاريخ التربية, من أخبار عن الحوار و 
و غيره, أصبح التعليم عن طريق الحوار أسلوبا تربويا معتمدا, و معناه تعليم الناشئ عن طريق 
)التجاوب( معه, بعد تحضيرا الاسئلة تحضيرا يجعل كل سؤال يبنى على الجواب المأخوذ من  
 المتعلم, على نحو يجعل المتعلم يشعر في نفسه بأن النتائج التى توصل إليها ليست جديدة عليه
Artinya: “yang tampak dari makna -Hiwar- ini secara Bahasa degan  yang tercatat dalam sejarah 
Pendidikan, dari konsep Hiwar Saqrati dan lainnya, melaksanakan Pendidikan memaluli jalur dialog 
dengan pengambilan kata, cara dan penyampaian yang baik-tepat, maknanya mendidik melalui jalur 
tanya jawab bersamanya, setelah menydodorkan pertanyaan/persoalan, soal dibangun dari jawaban 
yang disampaikan oleh seorang pendidik (al-muta’allim), seumpama/seolah seorang pendidik 
merasakan dalam dirinya bahwa hasil yang disampaikan kepadanya bukanlah sesuatu yang baru 
baginya, (an-Nahlawi, 2008).  

 

Dalam Pendidikan Islam, sebagai sebuah metode pengajaran atau metode 

penyampaian (manhaj al-khitobi), hiwar/dialog merupakan sebuah proses di mana para 

individu atau kelompok berupaya menghilangkan rasa takut dan rasa tidak percaya satu 

sama lain dan mengembangkan hubungan baru berdasarkan rasa saling percaya. 

Demikian, dapat dibaca dalam Analisis an-Nahlawi dalam kitabnya, ia memahami dialog 

sebagai sebuah percakapan antar dua orang atau lebih membicarakan suatu hal yang 

berpengaruh pada daya nalar atau sikap setelahnya. Seperti: penambahan wawasan, 

pemahaman atau terjadinya kesepakatan. Bagi an-Nahlawi, bentuk dialog yang terdapat 



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

220 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

dalam Al-Qur’an dan sunah sangat variatif. Namun, bentuk yang paling penting adalah 

dialog kithabi (seruan Allah) dan ta’abuddi (penghambaan terhadap Allah). 

Pemikiran an-Nahlawi ini perlu diurutkan agar mendapatkan karakter episteme 

Pendidikan Islam serta pola pengembangan Pendidikan Keislaman yang diusung. 

Karakter epistemik-edukatif dimaksudkan ke arah itu. Dengan menganalisis pandangan 

dasar sampai arah akhir dari pandangannya. An-Nahlawi memahami hakikat Ilmu 

Pengetahuan  hanya sebagai hasil kerja akal dan Indera manusia saja, tetapi ia 

mengilustrasikan ilmu sebagai makna dan ajaran yang bisa didapatkan dengan bersikap 

taat kepada makna dan kandungan dalam ajaran Islam atau cahaya Tuhan (nur Allah), 

yang hanya bisa didapatkan dengan bersikap taat kepadanya secara mutlak. Pandangan 

demikian tentu sanat khas mazhab tradisionalis-Ghazalian, yang selalu memulia 

konsepsinya mengenai ilmu pengetahuan dari Keyakinan. Bahkan, an-Nahlawi 

menegaskan bahwa Orientasi dasar Pendidikan Islam mesti diarahkan seperti ini.  

Selanjutnya pada aspek Pendidikan dan objek Pendidikan, an-Nahlawi juga 

memulai konstruksi pemikirannya mengenai kemuliaan manusia. Manusia sebagai 

makhluk yang dimuliakan, Allah telah melengkapi manusia dengan kemampuan untuk 

belajar,  dengan pikiran yang ada dalam dirinya.  Maka, Pendidikan bagi Manusia adalah 

penguatan aspek Kepercayaan dan Ketundukan, Syari’ah (Aspects of faith and belief, sharia) 

serta melawan perbudakan (servitude). Dengan aspek demikian, maka tujuan pendidikan 

Islam adalah merealisasikan peribadahan kepada Allah Swt dalam kehidupan manusia 

baik secara individual maupun sosial. 

Sedangkan, dalam metode Pendidikan, an-Nahlawi mewacanakan metode 

Pendidikan yang otentik dari Islam (al-Qur’an dan Hadits). Metode pendidikan Islam 

sendiri dalam diskusi-diskusi Pendidikan dipahami sebagai cara untuk membina 

kepribadian anak didik dan memotivasi mereka agar dapat membuka hati untuk 

menerima pelajaran dan petunjuk Ilahi serta konsep-konsep peradaban. Bagi an-Nahlawi, 

al-Hiwar merupakan platform metodis terbaik Pendidikan Islam. Model dialog ini memang 

menjadi kunci, sebab ada muatan pemahaman dan penyetaraan diri di dalamnya. 

Penyampaian dalam bentuk dialog tidak jarang menyentuh logis dan psikologis, jiwa 

pengajar, pemikirannya dan emosinya. Dengan demikian, uslub al-hiwari sangat spesifik 

dibahas oleh an-Nahlawi.  Sasaran uslub al-hiwari adalah aspek logika dan emosi (emotional 

sense) secara langsung.  

Dengan lebih detail, an-Nahlawi menjadikan dua Karyanya -yang penulis 

sebutkan di atas-, sebagai karya yang terkait-menyatu. Misalnya An-Nahlawi membagi 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

221 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

alat-alat pendidikan menjadi dua pembagian, pertama alat material atau manusia yang 

mempunyai pengaruh maknawi terhadap pendidikan, seperti masjid, pendidik, keluarga, 

dan madrasah. Alat macam ini disebutnya faktor pendidikan (wasa ith at-Tarbiyah).  Kedua, 

Alat-alat maknawi-psikis, seperti: metode bercerita, metode dialog, atau teladan, demikian 

ini disebutnya metode pendidikan (asalib atau wasail at-Tarbiyah). 

Hiwar Qur’ani dan Nabawi, keduanya saling terkait. Ketika Allah berkomunikasi 

dengan panggilan ketuhanannya (nida’ ar-Rabbani) dalam banyak kisah al-Qur’an tentang 

komunikasi Nabi dengan Umatnya. Sedang Hiwar Nabawi bagaimana Nabi berdialog 

menyampaikan pesan-pesan Allah kepada para sahabat. Penyampaian Nabi sebagaimana 

dalam keterangan QS, an-Nahl: 44, menyampaikan kepada sahabat dengan komunikasi 

dan dialog yang baik, mendialogkan jawaban al-Qur’an dengan pertanyaan-pertanyaan 

yang sahabat tanyakan. Nabi menggunakan Bahasa yang menyentuh perhatian sahabat 

kepada penjelasan Nabi, yang menyentuh pikiran, keyakinan (I’tiqadi) mereka. Nabi juga 

pernah melakukan tahap dibawah ini dalam hiwar dengan kaum musyrikin. Tahapan 

Pendidikan demikian dapat diterapkan dalam dunia Pendidikan,: 

a. Mengajukan pertanyaan atau mendiskusikan pengetahuan yang dapat memberikan 

bekas kepada muta’allim (peserta didik) , saling bertanya (tasa’ul) pada persoalan yang 

dapat memancing pikirannya mengenai tema yang sedang didiskusikan (munaqasyah). 

b. Mengajukan pertanyaan atau mendiskusikan pengetahuan yang menjelaskan apa saja 

yang dapat menunjukkan pada jalan kesalahan, kekurangan  pikiran (al-khati’), agar dia 

merasa bahwa dengan kekurangan pengetahuan ia merasa terbantu (mus’taidah) untuk 

menemukan pengetahuan yang baik dan merasa rindu pada pertemuan selanjutnya, 

c. Memprediksikan pengetahuan yang disampaikan yang kira-kira bisa menunjukkan 

lawan bicara kepada tujuan pengetahuan itu dan melaksanakannya. 

Model dari hiwar Qur’ani dan Nabawi ada dua, yakni: Hiwar Burhani model hiwar 

yang menggabungkan soal dan jawaban langsung, berisikan, menggunakan bukti 

penguatan argumentatif (burhanan mantiqiyyan) yang akan mengarahkan lawan bicara 

tunduk pada argumentasinya dan mengikuti argumentasi. Demikian ada dalam surat 

Yunus.  Diantaranya Burhan mengenai keberadaan pencipta dan sifat munfaridnya (at-

tafarrud al-ilahiyah). Biasanya model ini memberikan soal argumen setelah argumen (as-su’al 

huujah ba’da hujjah), demikian dapat mematahkan argumen lawan bicara sehingga yang ada 

hanya penerimaan dan keyakinan untuk menerima argumentasi kita (al-huquq fi 

muqabiliha).  Dan dalam sejarah memang al-Qur’an dalam berdialog dengan Burhan, selalu 



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

222 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

dibangun dengan tiga pilar besar: dalil yang jelas (al-hujaj an-nirati), argumentasi/bukti 

yang jelas (al-barahin al-bayyinah), tujuan yang jelas (al-kasyfu ma yalbisun). 

Selanjutnya Hiwar Wasfi adalah hiwar yang berlangsung antara dua orang 

(tharfaini) atau lebih, misalnya antara Allah Ta ’ala dengan para malaikat.  Dalam hiwar 

washfi digambarkan secara jelas situasi orang-orang yang sedang berdialog. Dengan cara 

hiwar ini terciptalah suatu situasi psikis yang dihayati bersama secara riil oleh mereka yang 

berdialog itu. Hal ini memungkinkan terjadinya internalisasi nilai yang mengundang 

mereka untuk meneladani orang-orang yang Sholehah dan orang-orang yang jahat. Di 

samping itu penghayatan suasana tersebut secara eksistensial menggugah dan 

menumbuhkan perasaan ketuhanan dan tingkah laku penghambaan insani yang 

utama,(an-Nahlawi 2000).  

Model ketiga adalah Hiwar Qur;ani al-Qashahi, Dialog al-Qur’an dengan berkisah. 

Pada bagian ini, an-Nahlawi menjelaskan definisi dan diskusi mengenai Hiwar Qur’ani., 

mencakup: Hiwar Panjang dalam Kisah Yusuf, serta Hiwar pada kisah-kisah pendek (al-

Hiwar fi al-Qisati al-Qashirah). Dialog ialah percakapan silih berganti antara dua pihak atau 

lebih melalui Tanya jawab mengenai suatu topik yang mengarah kepada suatu tujuan. 

Dialog Qur’ani merupakan dialog yang berlangsung antara Allah dan hamba-Nya. Al-

Qur’an dengan semua keistimewaannya, mampu berdialog dengan baik serta ikut andil 

dalam memberikan solusi terhadap problematika kehidupan bangsa Arab baik secara 

Zahir maupun batin. 

Bahasa al-Qur’an sebagai simbol realitas pada dasarnya dibentuk dan membentuk 

konsep yang dipegang masyarakat pemakainya, baik melalui ciri gramatikal maupun 

klasifikasi semantik yang dikandungnya. Karena itu al-Qur’an juga mengikuti kaidah-

kaidah bahasa yang ada, namun juga memiliki gaya bahasa tersendiri yang belum pernah 

ada dan belum pernah dipakai pada saat itu. Dialog al-Qur’an berarti cerita melalui 

berbagai dialog antar berbagai karakter, seperti dalam kisah Ibrahim dan Ismail, Kisah 

Musa dan Nabi Khaidir atau lainnya, (Mujetaba Mustafa, 2010) An-Nahlawi Menulis: 

و الحوار القصصي يزيد في جمال القصة, و إقبال القارئ عليها و تأثره بأبطالها, خصوصا إذا  
قصة  سنرى في  متضاربة, كما  المشاعر  تلك  و كانت  مشاعرهم,  وصف  صادقين فى  كانوا 
يوسف, مما يزيد فى رغبة القارئ فى تتبع القصة ليتابع المعارك التى تدور فى جو القصة ليرى  

 أي الطرفين سينتصر و تكون له الغلبة و العاقبة فى نهاية الأمر 
Artinya: “dan Hiwar Qishashi memuat keindahan Kisah, penerimaan pembacaan atas -pesannya- dan 
menampakkan bekas menyentuh dari seni berceritanya, terlebih bila yang dikisahkan adalah orang-
orang yang benar dalam perjalanan kisah mereka. Terkadang dalam kisah mereka terdapat 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

223 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

pertentangan -alur ceritanya tidak runut-, sebagaimana yang akan kami pelrihatkan dalam surat 
Yusuf. Akan memberikan rasa penasaran bagi pembaca untuk terus mengikuti kisahnya akan melihat 
adanya beberpa yang menarik dalam kisah ini, akan melihat bahwa dua orang yang dikisahkan 
memiliki kisah yang tidak lumrah dan akan mendapatkan pelajaran bentuh perintah pada akhir 
pengkisahan” 

Model semisal ini sebenarnya juga termuat dalam beberapa model penyampaian 

kisah panjang  dalam Al-Qur’an, misalnya narasi singkat nabi Yusuf dalam QS. Yusuf (12). 

Naratif Al-Qur‟an seperti ini adalah salah satu cara Al-Qur’an menyampaikan ajarannya. 

Narasi selain digunakan untuk menjelaskan tema utama sebagai kitab suci, yaitu 

penyampaian pesan-pesan keagamaan, juga dikembangkan dan diintegrasikan sehingga 

menjadi karya seni dalam bercerita.  

Adapun dalam kisah pendek (al-Qishasi al-Qashirah), pada intinya berisikan 

kumpulan persoalan dan nasihat yang akan memancing pembaca untuk mengikutinya. 

Demikian dapat dipahami dari Kutipan berikut: 

أو  الأجوبة  بعض  يتخللها  متتابعة,  نصائح  و  أسئلة  من مجموعة  مؤلف  : هو حوار  تعريفه 
التعليقات, و تنصب جميع هذه الأسئلة و النصائح في مجال العمل على تحقيق الأهداف و 
القناعات الاعتقادية, و المطلوب تبليغها إلى المخاطبين لحملهم على تحقيق المنهج التشريعي 
الرباني الذي يلزم عن هذه القناعات لينظموا حياتهم و علاقاتهم وفقا لهذا المنهج الرباني... ثم 

 تختم القصة بالخاتمة المتناسبة مع موقف المخاطبين, و ردهم. 
Dan definisinya : adalah dialog yang terdiri dari rangkaian pertanyaan dan nasehat (saran) secara 
beruntun yang kemudian diselingi oleh beberapa jawaban dan komentar dengan maksud terfokus pada 
pencapaian tujuan dan qanaah i’tiadiyah (kemantapan aqidah) sekaligus menjadi bekal untuk 
mukhatab dalam mewujudkan “manhaj tasyri’ rabbani” (jalan yang sesuai berdasarkan ketentuan 
tuhan) yang di dalamnya berfungsi mengatur kehidupan manusia  dan hubungan dengan lainnya dengan 
manhaj ini... Kemudian cerita diakhiri dengan kesimpulan yang sesuai (proporsional) dengan posisi 
mukhatab dan tanggapan mereka.  

Dalam kisah pendek Jika diperhatikan khitab nya, ajaran tauhid ini banyak 

menyentuh keberagamaan kelas bawah. Ayat yang banyak turun dimasa awal ini mengenai 

kisah kisah nabi terdahulu, seperti; Nabi Yusuf, Nabi Sulaiman, Nabi Musa dan kisah 

lainnya. Penurutan kisah ini jelas memuat ajaran dakwah, alur kisahnya akan menjadi 

stimulus yang dapat membentuk kepribadian bertauhid dan humanis, (M. Zuhri,2004)  bagi 

mereka yang masih berada dalam keberagamaan awam. Tugas Nabi memang 

menyampaikan tauhid yang menjadi ajaran fundamental,  bahkan ini menjadi misi dari 

semua Nabi. Nabi menggunakan metode berdialog, dengan cair dalam bergaul dan ngobrol 

lansung dengan masayarakat. Sedikit demi sedikit Nabi menyentuh tema Tauhid, sembari 



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

224 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

juga menyentuh tema kisah-kisah inspiratif menjadi panutan mereka. Semua dilakkan 

dalam menghadapi kaum bawah masyarakat Arab.  

Selanjutnya, Hiwar Khitabi atau Ta’abbudi (percakapan pengabdian).  Hiwar khithabi 

atau ta’abbudi merupakan dialog antara Allah dengan hamba-hamba-Nya yang mukmin 

dengan menggunakan nida’ut ta’rif bil iman, hai orang-orang yang beriman. Maka 

tergugahlah hati orang mukmin setiap kali membaca dengan menjawab kusambut 

panggilan-Mu ya rabb. Hal ini dilakukan ketika orang mukmin berbicara kepada rabbnya 

dalam keadaan berdoa. Dialog antara tuhan dan hambanya ini menjadi petunjuk bahwa 

pengajaran seperti itu dapat kita gunakan, dengan kata lain, metode dialog merupakan 

metode pengajaran yang pernah digunakan Tuhan dalam mengajari hamba-Nya.  

Secara defenisi, Khitab adalah suatu pesan yang disampaikan oleh penulis dalam 

teksnya dan suatu makna pesan yang diterima si pembaca teks tersebut ( ََّّومقروءََّّالكاتبَََّّّمقول

 Majaz khitabi adalah penyampaian pesan (makna) dalam bentuk .(Sukamta, 2009) .(القارئ

diskursus atau wacana tertentu, majaz ini lebih luas. Makna yang tersirat dalam Majaz ini 

adalah hubungan analogi (alaqah mumasalah). (Sukamta, 2009).  An-Nahlawi memberikan 

contoh model dialog Allah dengan Hambanya dalam QS. al-Fatihah. 

والحوار الخطابي التعبدي موصول من طرفيه, فكما أن العبد يستجيب لأسئلة القران, كذلك 
رب المؤمن  خاطب  بما  إذا  الحق, جل جلاله  أجابه  الصلاة  في  القران,  أيات  بقراءة  مناجيا  ه 

يناسب المقام. و دليل ذلك ما رواه الامام مسلم عن أبي هريرة قال : سمعت النبي صلى الله 
عليه و سلم يقول : قال الله تعالى : قسمت الصلاة بيني و بين عبدي نصفين, و لعبدي ما 
سأل فإذا قال العبد : الحمد لله رب العالمين ، قال الله تعالى : حمدني عبدي ، وإذا قال : 
قال :   ، الدين  يوم  مالك  قال :  وإذا  أثنى علي عبدي ،   : تعالى  قال الله   ، الرحيم  الرحمن 
مجدني عبدي ، وقال مرة : فوض إلي عبدي ، فإذا قال : إياك نعبد وإياك نستعين ، قال : 
هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : اهدنا الصراط المستقيم ، صراط الذين 

َّ أنعمت عليهم ، غير المغضوب عليهم ولا الضالين ، قال : هذا لعبدي ولعبدي ما سأل
Artinya: Dan dialog “khitabi ta’abbudi” (dialogis retoris religius) terhubung dari dua sisi, sebagaimana 
jawaban seorang hamba terhadap pertanyaan al-Qur’an. Demikian juga(sebaliknya) dengan seorang 
mukmin yang berinteraksi dengan tuhannya melalui bacaan ayat al-Qur’an dalam shalatnya Allah 
SWT menjawab setiap bacaan-bacaan ayat hambanya (sesuai dengan ayat tentunya). Sebagaimana yang 
diriwayatkan oleh Imam Muslim dari Abi Hurairah telah berkata : aku telah mendengar Rasulullah 
SAW bersabda : Allah SWT berfirman : Aku membagi sholat antara Aku dengan hambaKu, dan 
hambaku mendapatkan sesuatu yang dia minta. Apabila seorang hamba berkata, 'Segala puji bagi 
Alloh Robb semesta alam.' Maka Allah berkata, 'Hamba Ku memuji Ku.' Apabila hamba tersebut 
mengucapkan, 'Yang Maha pengasih lagi Maha Penyayang.' Allah berkata, 'HambaKu memuji Ku.' 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

225 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Apabila hamba tersebut mengucapkan, 'Pemilik hari kiamat.' Allah berkata, 'HambaKu memujiku.' 
Selanjutnya Dia berkata, 'HambaKu menyerahkan urusannya kepadaKu.' Apabila hamba tersebut 
mengucapkan, 'Hanya kepadaMulah aku menyembah dan hanya kepadaMulah aku memohon 
pertolongan.' Allah berkata, 'Ini adalah antara Aku dengan hambaKu. Dan hambaKu mendapatkan 
sesuatu yang dia minta'. Apabila hamba tersebut mengucapkan, 'Berilah kami petunjuk jalan yang 
lurus, yaitu jalan orang-orang yang Engkau beri nikmat atas mereka, bukan jalan orang-orang yang 
Engkau murkai dan bukan pula orang-orang yang sesat.' Alloh berkata, 'Ini untuk hambaKu dan 
hambaKu mendapatkan sesuatu yang dia minta. 

Adapun poin terakhir dalam Kitab ini adalah, Hiwar ta’lim model dialog dari 

pendidik ke terdidik dengan memancing pertanyaan-pertanyaan yang minim pengetahuan 

mereka untuk dilengkapi. Rasulullah memperhatikan ketika berbicara dengan orang lain 

disesuaikan dengan taraf berpikir, dalam belajar memperhatikan berbagai perbedaan 

individual baik pembawaan, kesiapan, tabiat dan sifat. Dalam dialog demikian, Rasulullah 

tidak pernah lalai untuk menyeru agar beribadah kepada Allah dan melaksanakan syariat-

Nya guna menyempurnakan fitrah, mendidik  jiwa dan menyatukan hati. Disamping itu, 

Rasulullah mengarahkan segala potensi. Berdasarkan paparan di atas, kita akan mendapat 

kenyataan bahwa seorang Rasul merupakan seorang pendidik agung, memulai metode 

pendidikan yang luar biasa, dan pendidikan yang selalu memperhatikan kebutuhan dan 

tabiat anak didik .  

An-Nahlawi mengatakan pembaca dialog akan mendapat keuntungan berdasarkan 

karakteristik dialog, yaitu topik dialog disajikan dengan pola dinamis sehingga materi tidak 

membosankan, pembaca tertuntun untuk mengikuti dialog hingga selesai. Melalui dialog, 

perasaan dan emosi akan terbangkitkan, topik pembicaraan disajikan bersifat realistik. 

Sebab itulah an-Nahlawi dalam pemikiran metodologi pendidikannya lebih mengutamakan 

metode Hiwar Qurani dan Nabawi. Karena baginya metode ini bersifat demokratis, sesuai 

dengan segala tingkatan usia dalam mengembangkan dan mentransfer ilmu pengetahuan, 

khususnya dalam pendidikan afektif kepada pelajar dalam rangka membentuk generasi 

muslim yang taqwa kepada Allah, berakhlak mulia, beramal shaleh dan amar ma’ruf nahi 

mungkar, yang merupakan tujuan akhir dari pendidikanIslam. 

Dalam konteks pengembangan alternasi metode Pendidikan Hari ini, metode 

hiwar menempatkan pentingnya. Dalam hiwar dialog antara dua pihak atau lebih yang 

dilakukan melalui tanya jawab dan di dalamnya terdapat kesatuan topic atau tujuan dialog. 

Percakapan silih berganti antara dua pihak atau lebih melalui tanya jawab mengenai suatu 

topik yang mengarah pada suatu tujuan. Percakapan ini bisa dialog langsung dan 

melibatkan kedua belah pihak secara aktif atau bisa juga yang aktif salah satu pihak saja, 



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

226 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

sedangkan pihak lain hanya merespon dengan segenar perasaan, pengahayatan dan 

kepribadiannya.  

Dan sebagaimana yang diregaskan Nahlawi, bahwa Salah satu yang menonjol dari 

metode Nabi Saw. dalam mengajar adalah kerap kali beliau mengajar para sahabat dengan 

cara berdialog (hiwar) dan tanya jawab. Sebab dialog sangat membantu sekali dalam 

membuka kebuntuan otak dan kebekuan berfikir. Sehingga yang ditawarkan adalah  

methods of promoting Rabbani education metode Pendidikan ala manhad an-Nubbuwwah. Sebab 

dalam jiwa pendidik, ia memiliki punya dua fungsi utama yang pertama memainkan 

fungsi purifikasi dalam pendidkan Kedua kemampuan kepemimpina dan komunikatif 

dalam menanamkan nilain Pendidikan dengan merefleksinakn metode Rabbani untuk 

personalitass/kejiwaaan mereka.   

Pada taraf aksinlogis dari pandangan ini, dapat dikatakan bahwa pendidikan Islam 

bukan sekedar transper of knowledge atau transper of training, tetapi lebih merupakan suatu 

sistem yang ditata di atas Qudwah Islamiyah, pondasi keimanan dan kesalehan, sistem yang 

terkait secara langsung dengan Tuhan. Pendidikan Islam adalah gabungan dari segala asas 

kehidupan: asas agama, asas falsafah, asas psikologi dan asas sosial.  

Dengan berlandaskan pada asas tersebutlah, an-Nahlawi mendesain kurikulum 

Pendidikan Islam yang memuat poin: 

a. Sistem pengembangan kurikulum hendaklah selaras dengan fitrah insani dengan 

menjaganya dari berbagai penyimpangan dan kesesatan.  

b. Untuk merealisasikan aspek kognitif, afektif dan psikomotorik, hendaklah 

diarahkan kepada tujuan akhir Pendidikan Islam, yakni ikhlas dan taat beribadah 

kepada Allah Swt. 

c. Dalam pelaksanaannya, Pendidikan haruslah memelihara kebutuhan nyata dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

d. Sstruktur dan organisasi kurikulum hendaknya tidak menimbulkan pertentangan 

dengan pola hidup Islami. 

e. Bersifat realistik. Yang dapat dilaksanakan sesuai dengan situasai dan kondisi 

suatu negara. 

f. Metode pengajarannya bersifat fleksibel, dapat disesuaikan dengan situasi dan 

kondisi perbedaan individual. 

g. Muatan dan Materi Pendidikan harus bernilai edukatif, sehingga dapat 

menanamkan sikap afektif islami. 

h. Pendidikan mesti memperhatikan aspek-aspek tingkah laku. 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

227 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

  Apa yang dilakukan oleh an-Nahlawi adalah bagian dari Mewujudkan 

Pendidikan yang menerapkan Pendidikan Islam sebagau Pendidikan menuju masyarakat 

Madani, terididik dan bekeadaban islam. Paradigma dan Metode pendidikannya pun Khas 

Qur’ani-Nabawi, yakni model Pendidikan yang berparadigma Teosentris, bukan 

antroposentrisme. Mesikup demiikian, catatan kritik penulis pada teosentrir, padahal 

pendidikan Islam perlu diperluas ke dalam kerangka pengembangan potensi dan 

perubahan kehidupan. Harapan terbesar dari dunia pendidikan Islam adalah 

mengembalikan kebebasan masyarakat dalam memberikan ruang gerak yang sesuai 

dengan keinginannya, memposisikan manusia sebagai manusia, memberdayakan manusia 

secara utuh serta menerapkan nilai-nilai transenden sebagai spirit perubahan sosial,(Hadi 

Purnomo,2016). 

 

5. PENUTUP  

Berdasarkan kajian dan analisis atas Kitab al-Tarbiyyah bi Al-Hiwar, pandangan an-

Nahlawi terhadap dialog sebagai metode pembelajaran atau pendidikan Islam dapat 

disimpulkan sebagai berikut:  

Dari segi analisis Isi, kitab at-tarbiyah bi al-Hiwar merupakan kajian mengenai 

metode pendidikan Islam yang diambil/diinspirasikan dari sejarah perjalanan pendidikan 

yang dilakukan oleh Allah kepada nabi-nabi-Nya sebagaimana yang dikisahkan oleh al-

Qur’an-, serta yang dilakukan oleh Nabi Muhammad kepada para sahabatnya. Tarbiyah bi 

al-Hiwar an-Nahlawi berbicara secara metodis-praksis Pendidikan Islam, dengan  

menguatkan dan menekankan Hiwar sebagai metode Pendidikan Islam yang ada sejak 

awal pewahyuan dan mampu melakukan Pendidikan yang sempurna kepada Masyarakat.  

Menurut an-Nahlawi, sebagai sebuah metode pengajaran atau metode 

penyampaian (manhaj al-khitobi), hiwar/dialog merupakan sebuah proses di mana para 

individu atau kelompok pendidik dan peserta didik berupaya menghilangkan rasa takut 

dan rasa tidak percaya satu sama lain dan mengembangkan hubungan baru berdasarkan 

rasa saling percaya. Menurut an-Nahlawi, hiwar merupakan terminologi Islam-Qur’ani 

yang digunakan dalam komunikasi Allah kepada Hambanya (muwajjahu min Allah ‘ila 

‘Abdihi). Sebagai sebuah metode pendidikan Islam, ada beberapa jenis hiwar yang dapat 

diterapkan, antara lain: Hiwar Qur’ani dan Nabawi, Hiwar Burhani, Hiwar Wasfi, hiwar 

Qishasi, Hiwar Khitabi atau Ta’abbudi (percakapan pengabdian) dan Hiwar ta’lim. An-

Nahlawi membagi konstruksi pendidikan Islam menjadi dua: pertama faktor pendidikan 

(wasaith at-Tarbiyah) yakni material atau manusia yang mempunyai pengaruh maknawi 



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

228 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

terhadap pendidikan, seperti: masjid, pendidik, keluarga (non formal) dan madrasah 

(formal).  Kedua, metode pendidikan (asalib atau wasail at-Tarbiyah) yakni alat-alat maknawi-

psikhis, seperti: metode bercerita, metode dialog, teladan dan lainnya. Keduanya menjadi 

kunci dalam membangun peradaban Islam dari pendidikan Islam 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Zaid, Nasr Hamid Zaid. (2001) Tekstulitas Al-Qur’an: Kritik terhadap Ulumul Qur’an. 

Yogyakarta: LkiS. 

An-Nahlawi,  Abdurrahman, (2000) At-Tarbiyah bi al-Hiwar: Min Asalib at-Tarbiyah al-Islamiyah. 

Damaskus: Dar al-Fikr,. 

An-Nahlawi,  Abdurrahman. (2008), Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuha fi al-Bayt wa al-

Madrasah wa al-Mujtama’, Cet. 8. Damaskus: Dar al-Fikr. 

Artini binti Haji Timbang “The Principles of Islamic Education According to Abdul Rahman 

An-Nahlawi Ushul at-Tarbiyah al-Islamiyah”. 

Azim az-Zarqani, Muhammad ‘Abdul ‘.(1995) Manahilul-‘Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Arabi,. Jilid II 

Bawani,  Imam. (1993) Tradisionalisme dalam Pendidikan Islam. Surabaya: al-Ikhlas. 

Bisri, Adib. Kamus al-Bisri, (1999). Surabaya: Pustaka Progresif. 

Ibrahim Anis, Al-Mu'jam al-Wasît, t.t.  Mustafa al-Babi al-Halabi, t.th. 

Istikhori. (2017) “Pemikiran Abd Rahman an-Nahlawi Tentang Pendidikan Masyarakat Berbasis 

Masjid”, dalam Jurnal Edukasi Islam: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 0 6 No.12. 

Khoirudin, Muhamamd. (2016) Pendidikan Berbasis Tauhid dalam Persfektif al-Qur’an. Bogor: Unida 

Press. 

Mahmud Arif, (2008) Pendidikan Islam Transformatif. Yogyakarta: LkiS. 

Mujetaba, Mustafa(2001)  “Pengaruh al-Qur’an Terhadap Bahasa Arab” dalam jurnal al-Risa>lah 

Vol. 10 No. 2 November 2010.  

Novianty,  Enny. (2010) Metode Dalam Pendidikan Islam (Analisis Perbandingan Pemikiran Al-

Ghazali dan Abdurrahman an-Nahlawi) tesis pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasyim Riau.  

Purnomo,Hadi. (2016) Pendidikan Islam:  Integrasi Nilai-Nilai Humanis, Liberasi dan Transendensi 

Sebuah Paradigma Baru Pendidikan Islam, Yogyakarta: Absolute Media. 

Qorib  Muhammad dan Zaini, Muhammad. (2020) Integrasi Etika dan Moral: Spirit dan 

Kedudukannya dalam Pendidikan Islam. Yogyakarta: Bidung Nusantara. 

Saufika, Ratna . (2010) “Konsep Pemikiran Pendidikan Ivan Illich dan Abdurrahman an-

Nahlawi: Suatu Kajian Komparatif”, Tesis UIN Sunan Ampel Surabaya.  



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 22, No.2, 2023 

229 |  
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Siswanto.( 2015)  Pendidikan Islam Dalam Dialektika Perubahan. Surabaya: Pena Salsabila.  

Susanto, Edi. (2012) Pendidikan Agama Islam dalam Lankap Postradiosalime ISLAMICA, Vol. 

6, No. 2, Maret  

Sukamta, (2009) Majaz dan Pluralitas Makna dalam Al-Qur’an. Yogyakarta: Adab press,.  

Suharto, Toto. (2014) Filsafat Pendidikan Islam: Menguatkan Epistemologi Islam dalam Pendidikan. 

Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

Tim Depdikbud. (1999) Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka.  

Whaling, Frank. (2012) “Pendekatan Teologis” dalam Peter Connoly, Aneka Pendekatan Studi 

Agama terj. Imam Khoiri. Yogyakarta: LkiS  

Zuhri M.(2004)  Potret Keteladanan Kiprah Politik Muhammad Rasulullah, Yogyakarta, LESFI.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dialog Sebagai Metode Pembelajaran …(Muharir A. dan Himayatul I.) 

230 | 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

 

 

 


