
Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   189

PEMBELAJARAN NAHWU DI MADRASAH QURAN WA AL HADITS 
(MQWH) PONDOK PESANTREN AL-AZIZIYAH KAPEK GUNUNGSARI 

KABUPATEN LOMBOK BARAT 

Sahrah
Dosen Tetap pada Jurusan PBA FTK UIN Mataram

Email: sahrah1952@yahoo.com

Abstrak: Madrasah Quran Wal Hadits (MQWH) merupakan institusi 
pendidikan di Pondok Pesantren Al-Aziziyah yang sampai saat masih 
konsisten menjaga tradisi yang menjadi warisan pesantren berupa kajian 
terhadap kitab-kitab kuning. Dengan demikian pendidikan di MQWH lebih 
menekankan pada penguasaan terhadap unsur-unsur kebahasaan (al anasir al 
lughowiyah) yang dalam hal ini adalah kajian terhadap ilmu Nahwu. 
Dalam penelitian ini, peneliti melakukan investigasi untuk mencari formulasi 
pembelajaran Nahwu di MQWH dengan melakukan telaah terhadap tahapan-
tahapan pembelajaran mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi 
pembelajaran Nahwu. 
Adapun metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode 
kualitatif  yang berupaya mengumpulkan informasi sebanyak-banyaknya 
melalui dokumentasi, wawancara, dan observasi untuk selanjutnya dikaji 
serta dianalisis dan menarik hasil akhir berupa kesimpulan. 
Adapun kesimpulan yang diperoleh sebagai hasil dari penelitian ini adalah 
(1) Perencanaan pembelajaran Nahwu di MQWH diformulasikan berupa 
distribusi materi pada kitab-kitab rujukan (Matnu al Jurmiyah dan Syarh 
Dahlan); (2) Pelaksanaan pembelajaran Nahwu di MQWH menggunakan 
metode deduktif  yang selanjutnya didesain lebih spesifik dengan metode 
muhafazhah, ceramah, dan driil; (3) evaluasi pembelajaran Nahwu di 
MQWH menggunakan teknik tes dan non tes, namun evaluasi pembelajaran 
belum diterapkan secara komprehensif  dan utuh karena evaluasi hanya 
dilakukan pada ranah kognitif  dan masih terbatas pada ranah psikomotorik 
dan afektif.

Kata Kunci: Pembelajaran, Nahwu, MQWH

A.	 Pendahuluan
Dalam mempelajari Bahasa Arab terdapat empat kompetensi yang harus 

dikuasai, keempat kompetensi itu meliputi kompetensi membaca, mendengar, 
berbicara, dan menulis. Karena itulah kemudian setiap orang yang ingin menguasai 
bahasa Arab dituntut memiliki keempat kompetensi tersebut. Namun ada satu hal 
yang cukup urgen dalam mempelajari bahasa Arab yaitu penguasaan utuh terhadap 



 190   |   e l -Tsaqâfah

gramatikal (qawaid) yang dalam hal ini adalah ilmu Nahwu. Nahwu merupakan 
bagian integeral dari seluruh pilar ilmu bahasa Arab yang terdiri dari empat cabang 
ilmu yaitu: ilmu bahasa, ilmu Nahwu, ilmu Bayan, dan ilmu Sastra.1

Sebagai bagian yang terintegrasi dalam pembelajaran Bahasa Arab, ilmu Nahwu 
tentu saja kemudian bukan menjadi tujuan pembelajaran Bahasa Arab itu sendiri. 
Namun ilmu Nahwu sebagai media atau sarana untuk  memahami Bahasa Arab 
secara lebih utuh dari sisi kaidah kebahasaan. Rusydi Ahmad Thuaimah menjelaskan 
bahwa pembelajaran Nahwu secara fungsional bertujuan: 

Membekali peserta didik dengan kaidah-kaidah kebahasaan yang dapat menjaga 
bahasanya dari kesalahan; 2) Mengembangkan pendidikan intelektual yang 
membawa mereka berpikir logis dan dapat membedakan antara struktur (tarakib), 
ungkapan-ungkapan (‘ibarat), kata, dan kalimat; 3) Membiasakan peserta didik 
cermat dalam mengamati contoh-contoh melakukan perbandingan, analogi, 
dan penyimpulan (kaidah) dan mengembangkan rasa bahasa dan sastra (dzauq 
lughawi), karena kajian nahwu didasarkan atas analisis lafazh, ungkapan, uslub 
(gaya bahasa), dan dapat membedakan antara kalimat yang salah dan yang 
benar; 4) Melatih peserta didik agar mampu menirukan dan menyontoh kalimat, 
uslub (gaya bahasa), ungkapan dan performa kebahasaan (al-ada’ al-lughawi) 
secara benar, serta mampu menilai performa (lisan maupun tulisan) yang salah 
menurut kaidah yang baik dan benar; 5) Mengembangkan kemampuan peserta 
didik dalam memahami apa yang didengar dan yang tertulis; 6) Membantu 
peserta didik agar benar dalam membaca, berbicara, dan menulis atau mampu 
menggunakan bahasa Arab lisan dan tulisan secara baik dan benar.2

Berdasarkan tujuan ilmu Nahwu sebagaimana digambarkan di atas terlihat 
bahwa ilmu Nahwu memiliki fungsi yang cukup strategis dalam pengembangan 
Bahasa Arab. Dengan demikian, tidak mengherankan kemudian ilmu Nahwu 
menjadi materi wajib yang harus dipelajari oleh siapapun yang ingin melakukan 
kajian dan telaah mendalam terhadap teks-teks keislaman yang berbahasa Arab baik 
kajian Tafsir, Hadits, Fiqih, Tasawuf  dan sebagainya.

Pondok pesantren merupakan institusi pendidikan Islam yang secara istiqomah 
memiliki misi mencetak santri-santri yang memiliki kompetensi dalam ilmu-ilmu 
keagamaan (tafaqquh fi Adien). Di pondok pesantren, santri digembleng untuk 
memiliki kompetensi dalam menelaah dan mengkaji teks-teks yang berbahasa 
Arab. Dalam rangka mewujudkan misi tersebut, penguasaan terhadap gramatikal 
bahasa Arab (baca: ilmu Nahwu) menjadi bagian yang sangat penting. Karena itulah 
kemudian dalam dunia pesantren kajian-kajian terhadap ilmu Nahwu menjadi menu 
wajib yang harus diintegerasikan dalam kurikulum. 

1	 Ibnu Khaldun, al Muqoddimah, Maktabah Syamilah
2	Rusydi Ahmad thu’aimah dan Muhammad al-Sayyid Manna’, Tadris al-Arabiyyah fi al-Ta’lim al-‘Am; 

Nazhariyyah wa Tajrib, (Kairo: Dar al-Fikr al-Araby, 2000), h. 54-55.



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   191

Di kalangan sebagian besar santri, ilmu Nahwu merupakan pelajaran yang 
cukup sulit dipahami, sehingga ilmu Nahwu menjadi semacam ”momok”. Kondisi 
seperti inilah yang kemudian menyebabkan kurangnya minat dan motivasi santri 
untuk mempelajari ilmu Nahwu. 

Madrasah Quran Wa Al Hadits (MQWH) merupakan salah satu lembaga 
pendidikan di Pondok Pesantren Al-Aziziyah yang secara konsisten mengembangkan 
program penguasaan terhadap kitab-kitab klasik (baca: kitab kuning). Dalam 
mengembangkan program pendidikan, MQWH mengkombinasikan kurikulum 
pesantren dengan kurikulum pemerintah.

Berdasarkan narasi tersebut di atas, maka dapat ditegaskan bahwa MQWH 
memberikan kontribusi dalam mengembangkan kompetensi santri dalam mengkaji 
kitab-kitab kuning di Pondok Pesantren Al-Aziziyah, walaupun MQWH tidak 
lagi secara utuh menyuguhkan santri materi-materi kajian kitab kuning – karena 
tambahan pelajaran berdasarkan kurikulum pemerintah (diniyah Salafiyah) -  namun 
hal ini tidak mengurangi minat santri dalam mengkaji dan menelaah kitab-kitab 
kuning. Kondisi inilah yang selanjutnya menarik minat peneliti untuk melakukan 
investigasi dan kajian yang lebih komprehensif  untuk mencari formulasi dan pola 
pembelajaran Nahwu di MQWHdengan rumusan judul “Pembelajaran Nahwu di 
Madrasah Quran Wa al Hadit (MQWH) Pondok Pesantren Al-Aziziyah Kapek Kecamatan 
Gunungsari Kabupaten Lombok Barat”.

Berlandastumpu  dari kegelisahan akademik tersebut maka fokus kajian dalam 
penelitian ini diarahkan untuk melakukan investigasi pada tahap-tahap pembelajaran 
Nahwu di MQWH dengan fokus: 1) Perencanaan pembelajaran Nahwu di MQWH; 
2) Pelaksanaan Pembelajaran Nahwu di MQWH; dan 3) Evaluasi Pembelajaran 
Nahwu di MQWH. 

B.	 Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif  (qualitative research) 

yang bersifat deskriptif. Penelitian kualitatif  mempunyai dua tujuan utama, yaitu 
pertama, menggambarkan dan mengungkapkan, kedua menggambarkan dan 
menjelaskan.

Adapun lokasi penelitian dilakukan di Madrasah Quran Wal Hadits (MQWH) 
Pondok Pesantren Al-Aziziyah Kapek Gunungsari Kabupaten Lombok Barat. Jenis 
data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua yaitu data primer dan data sekunder. 
Data primer diperoleh dalam bentuk verbal atau kata-kata atau ucapan lisan dan 
perilaku dari subjek (informan) dari hasil wawancara dan observasi yang berkaitan 
prilaku santri dan ustadz dalam proses pembelajaran Nahwu di MQWH. Sedangkan 
data sekunder bersumber dari dokumen-dokumen, foto-foto dan benda-benda yang 
dapat digunakan sebagai pelengkap data primer.  

Data primer mengenai pembelajaran Nahwu yang dijaring melalui observasi 
adalah metode pengajaran dewan asatidz, suasana proses belajar mengajar, prilaku 



 192   |   e l -Tsaqâfah

yang ditunjukkan oleh santri dan ustadz di MQWH dan kegiatan lainya yang relevan 
dengan fokus penelitian. Selanjutnya teknik pengumpulan data dalam penelitian 
ini dilakukan melalui: (1) Observasi, (2) Wawancara, (3) Dokumentasi, (4) Teknik 
Triangulasi.

Setelah data terkumpul, langkah berikutnya adalah Analisis data. Dalam 
Penelitian ini penulis menganilisis data yang teridiri dari tiga alur kegiatan secara 
bersamaan antara lain: (1) mereduksi data, (2) menyajikan data, dan (3) menarik 
kesimpulan/ Verifikasi. Setelah proses analisis, kemudian dilakukan pengecekan 
keabsahan data yang dilakukan melalui tiga kegiatan yaitu: (a) kredibilitas, (b) 
dependabilitas dan (c) komfirmabilitas.  

C.	 Hasil Penelitian
Madrasah Quran Wal Hadits (MQWH) merupakan salah satu lembaga 

pendidikan tertua di Pondok Pesantren Al-Aziziyah Kapek Gunungsari.  Madrasah 
Quran Wal Hadits yang selanjutnya disingkat MQWH menjadi satu-satunya 
lembaga pendidikan di Pondok Pesantren Al-Aziziyah yang masih konsisten untuk 
mempertahankan tradisi pesantren sebagai institusi pendidikan Islam yang mengkaji 
kitab-kitab kuning3. MQWH sejak berdiri hingga sekarang telah bermetamorfosis 
menjadi lembaga semi formal (klasikal) yang mulai meninggalkan model-model 
pembelajaran pesantren tradisional semisal sorogan4 atau bandongan5 dalam 
bentuknya yang original. 

Walaupun demikian, MQWH masih konsisten untuk menjaga tradisi yang 
menjadi warisan pesantren berupa kajian terhadap kitab-kitab kuning. Dengan 
demikian pendidikan di MQWH lebih menekankan pada penguasaan terhadap 
unsur-unsur kebahasaan (al anasir al lughowiyah) bukan pada keterampilan bahasa 
(al Maharat al Lugowiyah). Unsur kebahasan yang ditekankan adalah penguasaan 

3	Kitab kuning menurut Azyumardi Azra adalah kitab-kitab keagamaan berbahasa Arab, Melayu, 
Jawa atau bahasa-bahasa lokal lain di Indonesia dengan menggunakan aksara Arab, yang selain ditu-
lis oleh ulama di Timur Tengah, juga ditulis oleh ulama Indonesia sendiri. Pengertian ini, demikian 
menurut Azra, merupakan perluasan dari terminologi kitab kuning yang berkembang selama ini, yaitu 
kitab-kitab keagamaan berbahasa Arab, menggunakan aksara Arab, yang dihasilkan oleh para ulama 
dan pemikir Muslim lainnya di masa lampau khususnya yang berasal dari Timur Tengah (1999:111). 
Azra, Azyumardi.1999. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta: PT 
Logos Wacana Ilmu. 

4	Sorogan adalah sistem pengajaran individual dalam pendidikan Islam. Sistem ini seperti Dho -
er lustrasikan dengan seorang murid mendatangi seorang guruyang akan membacakan beberapa ayat 
Al-Qur’an atau kitab-kitab bahasa Arab dan menerjemahkan kedalam bahasa jawa. Selanjutnya sete-
lah pembacaan dari guru itu, seorang murid mengulangi dan menerjemahkan seperti yang dilakukan 
oleh gurunya. Lih. Zamakhsyari Dhofier, Trasisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai ( Jakarta: 
LP3ES, 1984) 21.

5	Bandongan adalah sistem pengajaran di lingkungan pesantren yang dikuti oleh sejumlah santri 
lebih dari 5 orang. Dalam pengajaran sistem ini, murid akan mendengarkan seorang guru yang sedang 
membaca, menerjemahkan, menerangkan dan mengulas kitab-kitab dalam bahasa Arab. Setiap murid 
dalam hal ini memperhatikan kitabnya sendiri-sendiri dan membuat catatan-catatan (baik terjemahan 
atau keterangan). Ibid.,23.



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   193

terhadap kaidah-kaidah Bahasa Arab yang dalam hal ini adalah kaidah Nahwu. Kajian 
dalam penelitian ini selanjutnya diarahkan untuk melakukan analisis komprehensif  
terhadap pembelajaran Nahwu di MQWH.

Dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003 
Pasal 1 Ayat 20 disebutkan bahwa pembelajaran adalah proses interaksi peserta 
didik dengan pendidik dan sumber belajar pada suatu lingkungan belajar.6Dalam 
rangka membangun proses interaksi yang efektif  diperlukan sebuah strategi 
dalam mensinergikan antara perencanaan, proses kegiatan, dan evaluasi. Karena 
itulah kemudian untuk menganalisa pembelajaran Nahwu di MQWH, setidaknya 
dilakukan kajian secara komprehensif  mulai dari perencanaan pembelajaran, proses 
pembelajaran, dan evaluasi pembelajaran. 

1.	 Perencanaan Pembelajaran Nahwu
Perencanaan pembelajaran merupakan bagian terpenting yang harus dimiliki 

seorang guru dalam menjalankan tugasnya. Perencanaan pembelajaran menjadi 
rujukan yang akan dijadikan guru dalam proses pembelajaran. Proses pembelajaran 
akan berjalan efektif  jika guru melakukan persiapan-persiapan sebelum memulai 
proses pembelajaran. Perencanaan atau rencana (planning) adalah menyusun langkah-
langkah yang akan dilaksanakan untuk mencapai tujuan yang telah ditentukan.7

Demikian halnya dengan pembelajaran Nahwu seorang guru perlu menyusun 
perencanaan sebelum memulai proses pembelajaran. Belajar secara umum diartikan 
sebagai perubahan pada individu yang terjadi melalui pengalaman, dan bukan karena 
pertumbuhan atau perkembangan tubuhnya atau karakterstik seseorang sejak lahir. 
Manusia banyak belajar sejak lahir dan bahkan ada yang berpendapat sebelum lahir.8  
Belajar ditandai dengan adanya perubahan pada diri seseorang 9. Menurut Slameto 
yang dikatakan belajar merupakan  proses usaha yang dilakukan oleh individu untuk 
memperoleh suatu perubahan tingkah laku yang baru secara keseluruhan sebagai 
hasil pengalamannya sendiri dalam berinteraksi dengan lingkungannya.10

Konteks pembelajaran, perencanaan dapat dipahami sebagai proses penyusunan 
materi pelajaran, penggunaan media pembelajaran, penerapan metode dan 
pendekatan serta evaluasi pembelajaran dalam rangka mencapai tujuan pembelajaran 
yang telah ditetapkan. Dengan demikian perencanaan pembelajaran menjadi acuan 
utama seorang guru dalam melaksanakan proses pembelajaran. Adapun manfaat 
perencanaan pengajaran dalam proses belajar mengajar setidaknya mengacu pada 6 
point yaitu:

6	 Undang-Undang Sisdiknas Nomor 20 Tahun 2003, ( Jakarta, 2011), h. 5
7	 Harjanto. 2010. Perencanaan Pengajaran, ( Jakarta: Rineka Cipta), h. 1
8	 Trianto, Mendesain Model Pembelajaran Inovatif-Progresif, ( Jakarta:Kencana, 2010), h.16
9	Sudjana Nana, CBSA dalam Proses Belajar Mengajar, (Bandung:Sinar Baru Algesindo, 1989), h. 5 
10 Slameto, Belajar dan Faktor-Faktor yang Mempengaruhinya ( Jakarta:Rineka Cipta,2003), h. 2



 194   |   e l -Tsaqâfah

1) Sebagai petunjuk arah kegiatan dalam mencapai tujuan, 2) Sebagai pola dasar 
dalam mengatur tugas dan wewenang bagi setiap unsur yang terlibat dalam 
kegiatan, 3) Sebagai pedoman kerja bagi setiap unsur, baik unsur guru maupun 
unsur murid, 4) Sebagai alat ukur efektif  tidaknya suatu pekerjaan, sehingga 
setiap saat diketahui ketepatan dan keterlambatan kerja, 5) Untuk bahan 
penyusunan data agar terjadi keseimbangan kerja, dan 6) untuk menghemat 
waktu, tenaga, alat-alat, dan biaya.11

Perencanaan dalam pembelajaran Nahwu di MQWH didesain hanya berupa 
pembagian atau batasan materi dari masing-masing kitab yang diajarkan. Dewan 
asatidz yang mengajar Nahwu di MQWH tidak memiliki perencanaan yang tersusun 
dalam bentuk silabus ataupun RPP yang digunakan sebagai acuan dalam proses 
pembelajaran di kelas. Sebagain besar asatidz yang mengajar di MQWH tadalah ustadz 
yang sudah senior yang tentu saja tidak memiliki pengalaman terkait penyusunan 
RPP dalam proses pembelajaran. Para ustadz hanya bermodal penguasaan materi, 
sehingga para ustadz tidak memiliki perencanaan pembelajaran yang tertulis, namun 
secara tidak tertulis tentu para ustadz sudah memiliki persiapan-persiapan berupa 
materi dan metode yang akan diterapkan dalam proses pembelajaran. Namun dalam 
rangka menyamakan persepsi terutama terkait materi yang akan disampaikan kepada 
santri, pihak lembaga sudah menyusun struktur kurikulum berupa distribusi materi 
Nahwu untuk kelas I, II, dan III. 

Untuk kelas I kitab Nahwu yang digunakan adalah al Matnu al Jurmiyah yang 
dipartisi menjadi dua bagian.Bab al Kalam – bab Ma’rifah ‘Alamati al I’rabuntuk 
semester I dan bab al ‘Af ’al – Bab Makhfudhotu al Asmasemester II adapun tujuan 
pembelajaran Nahwu untuk kelas I adalah santri diharapkan dapat menghafal isi kitab 
al Matnu al Jurmiyah. Sementara kelas II menggunakan kitab Syarh Dahlan yang 
juga dipartisi menjadi dua babBab al Kalam – bab Ma’rifah ‘Alamati al I’rabuntuk 
semester I dan bab al ‘Af ’al – Bab Makhfudhotu al Asmauntuk semester II. Beda 
halnya dengan kelas I, pembelajaran Nahwu di kelas II bertujuan agar santri dapat 
memahami secara mendalam qawaid nahwiyah yang ada di kitab  Matnu al Jurmiyah. 
Sementara kelas III masih tetap menggunakan kitab Syarh Dahlan namun di kelas III 
santri diharapkan dapat menerapkan qawaid Nahwiyah yang dipelajari di kelas II 
dengan mengkaji kitab-kitab yang berbahasa Arab.

Beralastumpu pada narasi tersebut di atas maka dapat dipahami bahwa 
perencanaan pembelajaran di MQWH setidaknya sudah dilaksanakan dalam bentuk: 
(1) penggunaan kurikulum yang telah dikembangkan oleh pondok secara mandiri 
yaitu berupa kitab-kitab klasik yang disusun berdasarkan pola tingkatan,  (2) membuat 
batasan-batasan yang akan diajarkan selama satu tahun yang dibagi ke dalam dua 
semester dengan alokasi waktu yang digunakan dalam proses pembelajaran, tanpa 
di kembangkan ke dalam bentuk RPP (3) memahami bahan yang akan diajarkan, 

11 Abdul Majid. 2006. Perencanaan Pembelajaran: Mengembangkan Standar Kompetensi Guru. (Bandung: 
Rosdakarya), h. 22



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   195

(4) penyediaan bahan ajar berupa (kutubut turats) kitab-kitab klasik yang telah 
ditetapkan oleh para pendahulu.

2.	 Pelaksanaan Pembelajaran Nahwu

a.	 Tujuan Pembelajaran
Madrasah Quran Wal Hadith (MQWH) merupakan salah satu lembaga 

pendidikan di Pondok Pesantren Al-Aziziyah yang memprioritaskan pendidikan 
dalam pengkajian kitab-kitab kuning. karena itulah kemudian proses pembelajaran 
di MQWH lebih menekankan pada penguasaan terhadap unsur-unsur kebahasaan 
(al anasir al lughowiyah) bukan pada keterampilan bahasa (al Maharat al Lugowiyah). 
Unsur kebahasan yang ditekankan adalah penguasaan terhadap kaidah-kaidah Bahasa 
Arab yang dalam hal ini adalah kaidah Nahwu.

Pembelajaran Nahwu memiliki beberapa tujuan yaitu:

a.	 Menjaga dan menghindarkan lisan serta tulisan dari kesalahan berbahasa, 
disamping menciptakan kebiasaan berbahasa yang fasih. Itulah sebabnya, 
ulama arab dan islam zaman dahulu berupaya untuk merumuskan 
ilmu nahwu di samping untuk menjaga bahasa alquran dan hadis nabi 
muhammad saw;

b.	 Membiasakan para pelajar bahasa arab untuk selalu melakukan 
pengamatan, berpikir logis dan teratur serta kegunaan lain yang dapat 
membantu mereka untuk melakukan pengkajian terhadap tata bahasa 
arab secara kritis;

c.	 Membantu para pelajar untuk memahami ungkapan-ungkapan bahasa 
arab sehingga mempercepat pemahaman terhadap maksud pembicaraan 
dalam bahasa arab

d.	 Mengasah otak, mencerahkan perasaan serta mengembangkan khazanah 
kebahasaan para pelajar;

e.	 Memberikan kemampuan pada pelajar untuk menggunakan kaidah 
bahasa arab dalam berbagai suasana kebahasaan. Oleh karena itu, hasil 
yang sangat diharapkan dari pengajaran ilmu nahwu adalah kecakapan 
para pelajar dalam menerapkan kaidah tersebut dalam gaya-gaya 
ekspresi bahasa arab yang digunakan oleh para pelajar bahasa arab dalam 
kehidupnya, di samping bermanfaat untuk memahami bahasa klasik yang 
diwarisi oleh para ulama dari zaman dahulu.



 196   |   e l -Tsaqâfah

f.	 Kawaid dapat memberikan control yang cermat kepada pelajar saat 
mengarang sebuah karangan.12

Mengacu pada tujuan pembelajaran Nahwu sebagaimana dipaparkan di atas, 
maka pembelajaran Nahwu di MQWH lebih menekankan pada upaya menerapkan 
kaidah-kaidah nahwiyah dalam pengkajian kitab-kitab kuning sehingga santri dapat 
terhindar dari kesalahan-kesalahan. Dengan demikian maka untuk mewujudkan 
tujuan tersebut, pembelajaran Nahwu di MQWH selanjutnya dipartisi menjadi tujuan 
jangka pendek yang disesuaikan berdasarkan jenjang kelas. Pembelajaran Nahwu di 
kelas I bertujuan agar siswa dapat menghafal matan kitab al Jurmiyah, sementara di 
kelas II tujuan pembelajaran diarahkan agar santri memiliki pemahaman terhadap 
kaidah Nahwu dan selanjutnya di kelas III santri diharapkan memiliki kompetensi 
untuk mengaplikasikan kaidah-kaidah nahwiyah dalam membaca kitab kuning.

b.	 Materi dan Alokasi Waktu
Pembelajaran Nahwu di MQWH menggunakan kitab Matnu al Jurmiyah dan 

Syarh Dahlan. Kitab Matnu al Jurmiyah digunakan untuk kelas I dengan target santri 
diharapkan bisa menghafal keseluruhan isi kitab. Sementara kitab Syarh Dahlan 
digunakan di kelas II dan III dengan target santri kelas II diharapkan memahami 
kaidah-kaidah Nahwu sementara santri kelas III diharapkan dapat menerapkan 
kaidah-kaidah Nahwu dalam mengkaji kitab-kitab mu’tabarah.

Dalam rangka memenuhi tuntutan kurikulum di MQWH, selanjutnya materi-
materi yang terdapat dalam kitab Matnu al Jurmiyah dan Syarh Dahlan didistribusikan 
ke dalam dua semester. Untuk kelas I kitab Nahwu yang digunakan adalah al Matnu 
al Jurmiyah yang dipartisi menjadi dua bagian.Bab al Kalam – bab Ma’rifah ‘Alamati 
al I’rabuntuk semester I dan bab al ‘Af ’al – Bab Makhfudhotu al Asmasemester II 
adapun tujuan pembelajaran Nahwu untuk kelas I adalah santri diharapkan dapat 
menghafal isi kitab al Matnu al Jurmiyah. Sementara kelas II menggunakan kitab 
Syarh Dahlan yang juga dipartisi menjadi dua babBab al Kalam – bab Ma’rifah ‘Alamati 
al I’rabuntuk semester I dan bab al ‘Af ’al – Bab Makhfudhotu al Asmauntuk semester 
II. Beda halnya dengan kelas I, pembelajaran Nahwu di kelas II bertujuan agar santri 
dapat memahami secara mendalam qawaid nahwiyah yang ada di kitab  Matnu al 
Jurmiyah. Sementara kelas III masih tetap menggunakan kitab Syarh Dahlan namun 
di kelas III santri diharapkan dapat menerapkan qawaid Nahwiyah yang dipelajari di 
kelas II dalam mengkaji kitab-kitab kuning.

Sementara itu alokasi pembelajaran Nahwu dalam satu pekan dialokasikan 
sebanyak 3 kali pertemuan dengan durasi 60 menit setiap pertemuan sehingga dalam 
satu pekan pembelajaran Nahwu di MQWH dilaksanakan sebanyak 180 menit. 
Selanjutnya alokasi jam pembelajaran tersebut dipartisi menjadi dua bagian yaitu 
Nahwu Reguler dan Nahwu Umum.

12Ahmad, Muhammad ‘Abd al-Qadîr, Turûq al-Ta’lîm al-Lughah al-‘Arabiyah, (Cairo: Maktabah al-Nahd}ah 
al-Misriyah, 1984), h. 167-168



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   197

Nahwu regular adalah pembelajaran Nahwu yang diselenggarakan di kelas 
sebagaimana proses pembelajaran yang umumnya dilaksanakan di kelas dengan 
alokasi pertemuan per minggu sebanyak 3 jam pelajaran. Sementara Nahwu umum 
merupakan bagian dari proses pembelajaran Nahwu di kelas namun didesain seperti 
pengajian terbuka (umum), beberapa kelas digabung menjadi satu dalam satu tempat. 
Nahwu umum ini bertujuan untuk mengevaluasi siswa secara keseluruhan. Adapun 
pembelajaran pada Nahwu umum dialokasikan 1 kali pertemuan dengan durasi 60 
menit. 

Proses pembelajaran pada program Nahwu umum dilakukan dengan cara 
mengumpulkan santri secara keseluruhan di satu tempat berdasarkan jenjang kelas, 
selanjutnya santri membaca secara bersama-sama matan kitab matnu aljurmiyah 
mulai dari bab al kalam. Dalam kegiatan ini ada sebagian santri membaca dengan 
melihat langsung redaksi teks yang ada di kitab, namun ada juga santri yang membaca 
tanpa melihat kitab (menghafal). Selanjutnya ustadz berkeliling memantau serta 
mengawasi santri satu persatu, hal ini dilakukan agar santri tetap focus. Namun 
jumlah santri yang banyak terkadang membuat konsentrasi ustadz terbagi-bagi sebab 
proses pembelajaran dengan jumlah santri yang banyak memaksa ustadz memantau 
santri secara keseluruhan. Proses pembelajaran pada program Nahwu umum ini 
cenderung tidak efektif  karena jumlah santri yang banyak dan berkumpul di satu 
tempat, kondisi inilah yang selanjutnya membuat santri bermain bahkan ada yang 
sampai tertidur sehingga tentu saja dapat mengganggu proses pembelajaran.

Dalam kondisi yang berbeda, proses pembelajaran Nahwu umum dilakukan 
dengan mengumpulkan santri di masjid, namun santri tidak diminta untuk membaca 
kitab secara bersama namun ustadz membacakan potongan redaksi kitab dan 
selanjutnya menunjuk santri secara acak untuk melanjutkan potongan redaksi 
kitab tersebut. Bagi santri yang tidak bisa melanjutkan potongan redaksi kitab yang 
dibacakan ustadz akan mendapat hukuman, model pembelajaran ini cukup efektif  
mengkondisikan santri, karena santri harus konsentrasi untuk mempersiapkan diri 
masing-masing.

Namun berdasarkan pandangan peneliti, pelaksanaan program Nahwu umum 
sebagaimana narasi tersebut di atas tidaklah efektif  mengingat jumlah santri yang 
sangat banyak, sehingga guru tentu saja akan mengalami kesulitan dalam pengelolaan 
kelas. Dengan demikian proses pembelajaran tidak akan berjalan optimal.

c.	 Metode Pembelajaran
Metode pembelajaran sebagaimana yang dikemukan Uno13 adalah cara-

cara yang digunakan pengajar atau instruktur untuk menyajikan informasi atau 
pengalaman baru, menggali pengalaman peserta belajar, menampilkan unjuk kerja 
peserta belajar. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa metode belajar merupakan 

13Uno, B. Hamzah, Model Pembelajaran: Menciptakan proses Belajar Mengajar yang Kreatif  dan Efektif 
( Jakarta: Bumi Aksara), h. 65



 198   |   e l -Tsaqâfah

cara yang ditempuh seorang pengajar dalam menyajikan materi atau pelajaran yang 
akan disampaikan untuk mencapai tujuan tertentu.

Metode pembelajaran Nahwu yang diterapkan dewan asatidz cenderung 
memiliki kesamaan, namun secara teknis memiliki perbedaan dalam penerapannya 
yang lebih spesifik. Di samping itu perbedaan juga terlihat di setiap jenjang kelas hal 
ini disebabkan karena titik tekan di setiap jenjang pembelajaran Nahwu memiliki 
perbedaan yang jelas. Di kelas I santri lebih ditekankan untuk menghafal, kelas II 
memahami kaidah dan di kelas III ditekankan pada penerapan kaidah.

Secara umum pelaksanaan pembelajaran dimulai dengam ucapan  salam, 
mengabsensi santri, do’a, mengaktifkan santri dengan menunjuk salah seorang 
santri untuk membaca terlebih dahulu materi kitab kuning yang akan dipelajari, 
mengaktifkan pikiran santri memahami kitab kuning dengan mencatat setiap 
penjelasan yang diberikan guru, berdiskusi dengan melibatkan seluruh santri, 
memelihara ketertiban santri, menggunakan ekspresi lisan, tulisan, isyarat dan 
gerakan badan, menyimpulkan pelajaran yang telah dilaksanakan. 

Effendy menjelaskan bahwa pengenalan tata bahasa (Qowaid) telah banyak 
digunakan  dengan dua metode  berikut:

1)  	 Metode  Deduktif رِيْقَةُ الْقِياَسِيَّة)   (الَطَّ
Penerapan metode ini dimulai dengan kegiatan pemberian kaidah (tata 

bahasa Arab) yang harus dipahami dan dihafalkan, kemudian diberikan contoh-
contoh, setelah itu siswa diberi kesempatan untuk melakukan latihan-latihan untuk 
menerapkan kaidah atau rumus yang telah diberikan.

2)  	 Metode Induktif سْتِقْرَائِيَّة)   رِيْقَةُ اْلِإ   (الَطَّ
Metode ini penerapnnya dilaksanakan dengan cara guru pertama-tama 

menyajikan contoh-contoh (al-amtsilah), setelah mempelajari contoh-contoh yang 
diberikan, siswa dengan bimbingan guru menarik kesimpulan sendiri kaidah-kaidah 
bahasa Arab (Nahwu Sharaf )  berdasarkan contoh-contoh tersebut.14

Berdasarkan kedua metode tersebut di atas, maka dapat dikemukakan bahwa 
metode pembelajaran Nahwu di MQWH cenderung lebih mengarah pada model 
deduktif الْقِياَسِيَّة)  رِيْقَةُ   yaitu santri diberikan kaidah-kaidah nahwiyah untuk (الَطَّ
dipahami dan dihafalkan kemudian dilengkapi dengan contoh dan latihan-latihan. 
Lebih spesifik metode pembelajaran tersebut setidaknya mengacu pada 3 metode 
yang lebih spesifik yaitu metode muhafazhah (hafalan), ceramah, dan driil (latihan):

1)	 Muhafazhah (hafalan)

Muhafazhah merupakan suatu teknik yang digunakan oleh seorang pendidik 
dengan menyerukan anak didiknya untuk menghafalkan sejumlah kata-kata 

14 Ahmad Fuad Effendy, Metodologi Pengajaran Bahasa Arab (Malang: Misykat, 2005), h. 85-86



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   199

(mufrodat), atau kalimat-kalimat maupun kaidah-kaidah. Tujuan teknik ini adalah 
agar anak didik mampu mengingat pelajaran yang diketahui serta melatih daya 
kognisinya, ingataan dan fantasinya.15

Dalam proses pembelajaran di MQWH, muhafazhah umumya diterapkan 
pada jenjang kelas I karena tujuan pembelajaran Nahwu di kelas I ditekankan pada 
menghafal matan kitab. Adapun tahapan metode ini dalam proses pembelajaran 
Nahwu di MQWH sebagai berikut:

a)	 Pendahuluan

Tahapan pertama dalam penerapan metode hafalan dalam pembelajaran 
Nahwu kelas I diawali dengan tahap pendahuluan dimana pada tahapan ini ustadz 
mereview materi pada pertemuan sebelumnya. Pada tahapan ini ustadz meminta 
secara acak kepada santri untuk melanjutkan potongan redaksi matan yang ada dalam 
kitab dan santri diminta melanjutkan potongan redaksi matan tersebut. Pada tahap 
pendahuluan ini juga ustadz terlihat memberikan motivasi kepada santri dengan 
cara menyampaikan tujuan pembelajaran serta manfaat yang akan diperoleh santri 
setelah mempelajari materi yang dipelajari. 

Terkait hal ini Ahmad Sehri memaparkan bahwa pada tahap pendahuluan 
sebelum proses pembelajaran guru harus mempersiapkan materi yang akan disajikan, 
lebih lanjut dikatakan:

Guru memulai dengan pertanyaan-pertanyaan pendahuluan mengenai teks 
atau contoh-contoh dalam bagian kawaid yang telah dipelajari sebelumnya yang 
berhubungan dengan topic pelajaran yang akan diajarkan sekarang, artinya guru 
harus mengadakan apersepsi terhadap pelajaran yang lalu dengan pelajaran yang akan 
diberikan. Dalam pendahuluan ini, guru harus menitikberatkan pada penjelasan sisi 
makna, dimana para pelajar harus diberi pemahaman makna mengenaiالاسم،الفعل ل،
 .serta istilah-istilah lain yang ada dalam ilmu nahwu،الحرف،المبتدأ،الخبر،الاستثناء،التفضیل  
Langkah  pendahuluan  ini  dimaksudkan  untuk  menarik  perhatian  dan  konsentrasi 
para pelajar agar mereka dengan mudah menerima topik pelajaran baru16.

Berdasarkan narasi tersebut di atas, seorang ustadz hendaknya melakukan 
tahap pendahuluan sebelum menyampaikan materi pelajaran, di samping itu 
ustadz setidaknya melakukan review ataupun apersepsi terhadap materi yang 
akan dipelajari. Namun sebagian besar ustadz memulai pembelajaran tanpa tahap 
pendahuluan sebelumnya, ketika memasuki kelas ustadz langsung menanyakan 
batasan materi yang sudah dipelajari dan selanjutnya memulai proses pembelajaran 
tanpa menyampaikan tujuan pembelajaran atau manfaat yang akan diperoleh santri 
setelah mempelajari materi yang dipelajari.

15Muhaimin, dan Abdul Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam, (Bandung:Trigenda Karya, 1993), h. 
276

16 Ahmad Sehri, Metode Pengajaran Nahwu dalam Pengajaran Bahasa Arab, Jurnal Hunafa, Vol. 7, 
No.1, April 2010: 56-59



 200   |   e l -Tsaqâfah

b)	 Qiro’ah

Tahapan berikutnya adalah qira’ah yaitu tahapan dimana ustadz membacakan 
materi berupa matan kitab yang akan dihafal santri, selanjutnya santri mendengarkan 
redaksi yang dibaca ustadz. Setelah ustadz membacakan materi, santri kemudian 
membaca secara bersama-sama mengikuti bacaan ustadz. Terkadang ustadz 
menunjuk secara langsung salah satu santri untuk membaca kemudian diikuti oleh 
santri yang lain membaca secara bersama-sama.

Qira’ah pada proses pembelajaran Nahwu terutama kelas I langsung dicontohkan 
oleh ustadz untuk selanjutnya diikuti oleh seluruh santri secara bersama-sama. Hal 
ini dilakukan mengingat ada sebagian santri di kelas I  yang belum bisa membaca 
kalimat Bahasa Arab dengan benar sehingga guru dalam hal ini perlu memberikan 
contoh sehingga ketika menghafal, santri sudah bisa melafalkan dengan bacaan yang 
tepat. Terkadang ustadz melakukan tahapan ini dengan cara menunjuk salah satu 
santri sebagai pemandu untuk membaca. Bacaan santri tersebut selanjutnya diikuti 
oleh seluruh santri secara bersama-sama.

c)	 Tarjamah

Setelah santri membaca matan kitab secara bersama-sama, selanjutnya ustadz 
membimbing santri untuk memahami makna (terjemah) dari redaksi matan yang 
telah dibaca tersebut. Proses penterjemahan ini dilakukan ustadz per kata dan 
selanjutnya santri membubuhkan arti setiap kata yang tidak dipahami langsung pada 
kitab masing-masing. untuk memastikan santri menterjemahkan dengan benar, 
ustadz berkeliling memantau proses penterjemahan yang dilakukan santri.

Ketika proses menterjemahkan atau mendabit kitab ustadz harus melakukan 
bimbingan secara optimal dengan memantau santri satu persatu berkeliling di setiap 
bangku. Hal ini dilakukan untuk memastikan bahwa santri telah melakukan proses 
penterjemahan dengan benar. 

d)	 Istima’

Setelah proses penterjemahan, tahapan berikutnya adalah santri mulai 
menghafal redaksi matan dengan batasan-batasan yang telah ditetapkan ustadz. Pada 
proses ini, santri yang sudah hafal diminta untuk maju 2 sampai 3 orang ke hadapan 
ustadz untuk memperdengarkan redaksi matan yang sudah dihafal. Setelah santri 
selesai memperdengarkan hafalan ustadz selanjutnya meminta santri berikutnya 
maju begitu seterusnya.

e)	 Penutup

Setelah semua tahapan-tahapan dilalui, proses berikutnya adalah penutup. Pada 
tahapan ini ustadz meminta kembali kepada santri untuk membaca secara bersama-
sama matan kitab yang sudah dihafal dan selanjutnya ustadz menyampaikan materi 
yang akan dipelajari pada pertemuan berikutnya. Namun berdasarkan pengamatan 
peneliti, sebagian besar ustadz tidak melakukan tahapan akhir ini dengan memberikan 



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   201

simpulan materi atau penyampaian materi yang akan dipelajari pada pertemuan 
berikutnya, namun ustadz hanya menutup kegiatan pembelajaran dengan do’a dan 
kalimat hamdalah.

2)	 Ceramah 

Metode berikut yang diterapkan dalam pembelajaran Nahwu di MQWH adalah 
metode ceramah. Dalam penerapannya, ustadz mengkombinasikan metode ini dengan 
beberapa metode lainnya. Metode ini berdasarkan pengamatan peneliti diterapkan 
oleh seluruh ustadz di setiap jenjang kelas dalam proses pembelajaran Nahwu. 
Di kelas I ustadz menerapkan metode ceramah yang selanjutnya dikombinasikan 
dengan metode hafalan. Di kelas II ustadz mengkombinasikan metode ceramah 
dengan diskusi  (Tanya jawab), sementara di kelas III ustadz menerapkan metode 
ini dengan mengkombinasikannya dengan metode diskusi dan driil (latihan-latihan). 
Secara spesifik metode ini umumnya diterapkan ustadz dengan tahapan-tahapan 
sebagai berikut:

a)	 Pendahuluan

Sebelum memulai proses pembelajaran Nahwu, ustadz di MQWH 
melakukan tahapan pendahuluan berupa penyampaian informasi terkait materi 
yang akan dipelajari, tujuan pembelajaran, memotivasi siswa atau melakukan 
apersepsi dengan mereview materi yang sudah dipelajari pada pertemuan 
sebelumnya.

Namun terlihat sebagian besar dewan asatidz tidak melakukan tahapan 
pendahuluan sebelum memulai proses pembelajaran. Ustadz memasuki kelas 
kemudian bertanya kepada santri batas materi pada pertemuan sebelumnya 
untuk selanjutnya meminta salah satu santri membaca materi baru (lanjutan).

b)	 Qiro’ah

Tahapan qira’ah dilakukan hampir di setiap jenjang kelas. Di kelas I proses 
ini dilakukan untuk memberikan contoh bacaan yang tepat kepada santri 
sebelum mulai menterjemahkan dan menghafal. Pada jenjang kelas II, qira’ah 
ini dilakukan untuk melatih dan membiasakan santri membaca di samping 
memberikan contoh bacaan yang tepat kepada santri. Sementara di kelas III 
qira’ah dilakukan untuk melatih dan membiasakan santri membaca dengan 
bacaan yang tepat berdasarkan kaidah gramatikal yang sudah dipelajari.

c)	 Tarjamah

Tahapan tarjamah dilakukan di jenjang kelas I dan II.  Pada tahapan ini 
ustadz membimbing santri untuk menterjemahkan setiap kata pada redaksi 
matan kitab yang dipelajari. Pada tahapan ini ustadz berkeliling di setiap bangku. 
Di jenjang kelas III proses penterjemahan dilakukan langsung oleh santri. 



 202   |   e l -Tsaqâfah

d)	 Penjelasan Gramatikal (qawaid)

Berdasarkan pengamatan peneliti, tahapan ini dilakukan ustadz setelah 
melakukan proses membaca dan menterjemahkan. Tahapan ini biasanya 
dilakukan pada jenjang kelas II. Pada tahapan ini ustadz memberikan penjelasan 
terhadap kaidah-kaidah yang terdapat pada setiap redaksi yang ada dalam kitab. 
Kaidah-kaidah ini meliputi bentuk dan kedudukan kata dalam sebuah kalimat.

Namun berbeda halnya dengan di jenjang kelas III, santri biasanya 
diminta satu persatu membaca redaksi kitab untuk selanjutnya memberikan 
penjelasan kedudukan masing-masing kalimat. Terkait hal ini, ustadz terkadang 
melontarkan pertanyaan mengapa kalimat tersebut dibaca fathah atau kasroh 
dan seterusnya. 

e)	 Diskusi /Tanya jawab

Dalam pengamatan peniliti tahap diskusi dan Tanya jawab tidak dilakukan 
secara terpisah namun selalu diintegrasikan dalam tahapan penjelasan 
gramatikal. Proses diskusi atau tanya jawab biasanya dilakukan di kelas III, ustadz 
meminta santri membaca teks kitab kemudian ustadz menanyakan kedudukan 
(I’rab) setiap kalimat yang dibaca. Proses Tanya jawab ini untuk melatih dan 
membiasakan santri membaca dengan menerapkan kaidah-kaidah nahwiyah 
yang sudah dipelajari sebab banyak santri secara teoritis memahami kaidah 
namun belum mampu menerapkannya ketika membaca sebuah teks, karena 
itu santri perlu dibiasakan agar mampu menjelaskan fungsi serta kedudukan 
setiap kalimat dalam teks bacaan sehingga dapat membaca dengan tepat.

f )	 Driil (latihan)

Tahapan latihan umumnya hanya diterapkan pada jenjang kelas III. Pada 
tahapan ini santri langsung diminta untuk membaca syarah (penjelasan kitab) 
untuk kemudian menterjemahkannya dan menjelaskan setiap kedudukan kata 
dalam kalimat.

g)	 Penutup

Tahapan yang terakhir adalah penutup pembelajaran, tahapan ini umunya 
dilakukan oleh sebagaian besar ustadz dengan hanya membaca do’a dan 
membaca kalimat hamdalah.

Berdasarkan uraian tersebut di atas, dapat ditegaskan bahwa metode 
pembelajaran Nahwu di MQWH lebih mengarah pada metode deduktif  yaitu metode 
yang penerapannya dimulai dengan kegiatan pemberian kaidah (tata bahasa Arab) 
yang harus dipahami dan dihafalkan, kemudian diberikan contoh-contoh, setelah itu 
santri diberi kesempatan untuk melakukan latihan-latihan untuk menerapkan kaidah 
atau rumus yang telah diberikan. Dalam penerapannya, metode deduktif  ini didesain 
dengan tahapan-tahapan yang lebih spesifik dan diformulasikan dengan metode-



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   203

metode lainnya berdasarkan jenjang kelas yaitu metode muhafazhah, ceramah, dan 
driil.

d.	 Problematika Pembelajaran
Kesulitan belajar merupakan terjemahan dari bahasa Inggris learning disability. 

Terjemahan tersebut, sesungguhnya kurang tepat karena learning artinya belajar, 
disability artinya ketidakmampuan, sehingga terjemahan yang benar adalah 
ketidakmampuan belajar. Kesulitan belajar adalah suatu keadaan yang menyebabkan 
siswa tidak dapat belajar sebagaimana mestinya.17

Dalam pembelajaran Bahasa Arab problematika yang dihadapi setidaknya 
dikategorikan menjadi dua yaitu faktor linguistik dan non linguistik. Problematika 
linguistik adalah kesulitan-kesulitan yang dihadapi siswa dalam proses pembelajaran 
yang diakibatkan oleh karakteristik bahasa Arab itu sendiri sebagai bahasa Asing 
seperti phonetik, kosa kata, tulisan marfologi, gramatikal, dan semantik. 

Problematika Non Linguistik ini adalah probleblematika yang muncul di luar 
bahasa itu sendiri, hal ini bisa dilihat dari beberapa unsur seperti pendidik yang kurang 
memiliki kompetensi sebagai pengajar Bahasa Arab, baik kompetensi paedagogik, 
profesional, personal atau Sosial. Peserta didik yang tidak mempunyai motivasi kuat 
dalam pembelajaran bahasa Arab, atau latar belakang peserta didik dalam pemahaman 
bahasa Arab. Materi ajar yang kurang relevan lagi dengan kebutuhan yang ada bagi 
peserta didik. Sarana dan prasarana yang kurang memadai dan mendukung dalam 
proses pembelajaran bahasa Arab.18

Jamaludin menjelaskan bahwa problem yang datang dari pengajar adalah 
karena kurangnya profesionalisme dalam mengajar dan keterbatasannya komponen-
komponen yang akan terlaksannya proses pembelajaran bahasa Arab baik dari segi 
tujuan, bahan pelajaran (materi), kegiatan belajar mengajar, metode, alat, sumber 
pelajaran, dan alat evaluasi19

Problematika pembelajaran bahasa Arab sebagaimana dikemukakan di atas 
secara otomatis juga berpengaruh terhadap problem pembelajaran Nahwu. Ibnu 
Madha al Qurthubi sebagaimana yang dikemukakan Sakholid Nasution mengatakan 
bahwa terdapat empat faktor penyebab sulitnya materi nahwu: a) teori amil; b) teori 
‘illat tsawani dan tsawalits; c) teori qiyas, dan d) teori al-tamarinn al-muftaridhah.”  
lebih spesifik keempat problematika itu diuaraikan sebagai berikut:

1) Teori ‘Âmil, Secara sederhana dapat didefinisikan, bahwa “ ‘âmil” adalah 
“sesuatu yang mempengaruhi syakal kata yang sesudahnya menjadi rafa’, 

17 Dalyono, Psikologi Pendidikan ( Jakarta: Rineka Cipta), 229
18 Nanang Sarif  Hidayat, Problematika Pembelajaran Bahasa Arab, Jurnal Pemikiran Islam; Vol. 37, 

No. 1 Januari-Juni 2012
19Jamaluddin, Problematika Pembelajaran Bahasa dan Sastra, (Yogyakarta: Adi Cita Karya Nusa, 

2003), h. 38.



 204   |   e l -Tsaqâfah

nashab, jarr atau jazam. “Sesuatu yang mempengaruhi” dimaksud, dapat berupa 
fi’il, adwât al-nawâshib, jâzim atau jar; 2) Teori ‘Illat Tsawâni dan Tsawâlits, 
Iillat adalah alasan-alasan yang diberikan dalam menganalisis kalimat dalam 
strukturnya. Seperti kalimat: “يكتبون  kalau ditanya kenapa ada nûn ,”الطلاب 
pada akhir fi’il mudhâri’ (يكتبون)?, jawabannya, karena ia di-rafa’-kan dengan 
“tsubût nûn” seiring dengan tidak adanya ‘amil nâshib dan ‘amil jâzim. Jawaban 
tersebut belum cukup, ditambah dengan alasan “karena ia termasuk الأفعال 
 Teori Qiyâs, Praktek-praktek qiyâs dalam ilmu nahwu, salah satunya (الخمسة” ; 3
dapat dilihat dalam analisis mayoritas ulama nahwu Bashrah yang mengatakan 
bahwa penyebab فعل مضارع di i’râb karena dianalogikan (dikiaskan) kepada اسم. 
Oleh karena itu, إعراب bagi اسم adalah ashal, sementara bagi فعل adalah furu’. 
Analogi ini paling tidak didukung oleh dua persamaan: pertama, keuniversalan 
zaman فعل مضارع yaitu untuk للحال والاستقبال (untuk masa sekarang dan akan 
datang) dapat dibatasi dengan menambah kata س /sin/ atau سوف /saufa/ 
(menjadi khusus للاستقبال), sebagaimana keuniversalan )نكرة )اسم   dapat اسم 
dibatasi dengan cara menambah “ال” /alîf/ dan /lâm/. Kedua, مضارع  فعل 
boleh dimasuki oleh lâm al-Ibtidâ’ sebagaimana halnya pada 4  Teori (اسم; 
Tamârîn Iftirâdhiyah, Secara etimologi, “tamârîn” merupakan bentuk jama’ 
dari “tamrîn” sementara “tamrîn” adalah bentuk mashdar dari fi’il “marrana-
yumarrinu” yang dalam banyak kamus diterjemahkan dengan “membiasakan 
atau latihan.” Sementara itu, “iftirâdhiyah” juga merupakan bentuk infinitive 
dari fi’il: “iftaradha-yaftaridhu” yang berarti “asumsi, perkirahan atau dibuat-
buat.” Berdasarkan pengertian-pengertian tersebut “Tamârîn Iftirâdhiyah” yang 
dimaksud di sini adalah: “Latihan-latihan analisis yang dibuat-buat.” Sebagai 
contoh, kata بيد /bayada/ bila ber-wazan فُعل /fi’ila/, kata ini bisa di baca: بُود 
/bûda/ dan asalnya adalah بيُد /buyida/ lalu huruf / و ya/ diganti menjadi/ ي 
waw/ karena huruf  sebelumnya ber-harakat ضمة /dummah/. Bisa juga dibaca 
 dummah/ pada/ ضمة buyida/, kemudian harakat/ بيُد bîda/ dan asalnya/ بِيد
kasrah/ untuk menyesuaikan dengan huruf/ كسرة bâ/ diganti/ ب  yâ/ yang/ ي 
ada di depannya. 20

Problematika pembelajaran Nahwu di MQWH terkait karakter materi 
Nahwu yang cenderung sulit dipahami. Problem yang sering sekali muncul dalam 
pembelajaran Nahwu adalah santri sulit membedakan kalimat Isim dengan berbagai 
bentuknya seperti isim mufrad, mutsana maupun jama’. Problem ini terlihat dari 
kesulitan santri ketika merubah sebuah kalimat isim dari bentuk mufrad menjadi 
mutsana maupun jama’. Di samping itu, santri juga terkadang mengalami kesulitan 
membedakan bentuk-bentuk fi’il dengan berbagai perubahannya serta kesulitan dalam 
membedakan antara Isim dan Fi’il disebabkan karena kurangnya perbendaharaan 
kata (mufrodat) yang dimiliki santri sehingga santri mengalami kesulitan ketika 
diminta untuk mendatangkan contoh-contoh isim maupun fi’il walaupun dalam 

20 Sakholid Nasution, Eksistensi Nahwu dalam Pembelajaran Bahasa Arab dan Problematika Pembel -
jarannya Untuk Tingkat Pemula  Jurnal Tanzimat KOPERTAIS WIL IX, Vol. 3 Thn X Jan-Juni 2006



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   205

teori santri sudah mengenal tanda-tanda isim dan fi’il, namun ketika santri diminta 
untuk menunjukan contoh isim dan fi’il justru santri mengalami kesulitan. 

Terkait dengan kurangnya penguasaan mufrodat,  Thonthowi  dalam makalah 
yang disampaikan pada Seminar bahasa Arab Internasional tahun 2008 di Malang, 
menjelaskan bahwa di antara penyebab kegagalan pembelajaran Bahasa Arab di 
Indonesia adalah guru melalaikan pentingnya hafalan kosa kata. Sebagai modal dasar 
belajar bahasa Arab siswa seharusnya sudah memiliki antara 300 – 600 kosa kata, 
sebab seseorang yang sedang belajar bahasa Arab adalah sama halnya seperti orang 
membangun rumah, mereka harus sudah memiliki material bahan bangunannya dan 
mengenal karakternya masing-masing sehingga tinggal memasang dan menyusunnya 
saja.21

Sementara itu, problem lainnya yang dihadapi dalam proses pembelajaran 
Nahwu di MQWH adalah ada sebagian santri di kelas I yang justru sulit menghafal 
materi pelajaran karena belum bisa membaca tulisan yang berbahasa Arab dan ini 
menjadi problem tersendiri karena titik tekan pelajaran Nahwu di kelas I adalah 
santri menghafal matan kitab al Jurmiyah. 

Sementara itu problem yang langsung dirasakan santri dalam proses 
pembelajaran Nahwu di MQWH adalah terkait materi Nahwu yang sulit yaitu: a) 
materi fa’il terutama fa’il yang berbentuk dhomir yang tidak terlihat (mustatir); b) 
kesulitan dalam memahami i’rab karena i’rab umumnya hanya dihafal; c) ustadz tidak 
memberikan penjelasan yang lebih detail terkait makna dan maksud setiap kalimat 
yang terdapat pada i’rab sehingga sulit dipahami; d) kesulitan dalam menentukan 
kedudukan kata dalam sebuah kalimat sehingga kesulitan dalam menentukan harakat 
disebabkan banyaknya amil; e) kesulitan membaca kalimat yang jarang didengar 
serta tanda-tanda i’rab. 

d.	 Evaluasi Pembelajaran Nahwu
Evaluasi berasal dari kata evaluation (Inggris). Kata ini diserap dalam 

perbendaharaan bahasa Indonesia dengan tujuan mempertahankan kata aslinya 
dengan sedikit penyesuaian pelafalan menjadi “evaluasi”. Arti evaluasi adalah suatu 
upaya untuk menentukan nilai atau jumlah. Evaluasi dapat didefinisikan sebagai 
kegiatan untuk mengumpulkan informasi tentang hasil pekerjaan tertentu, yang 
selanjutnya informasi tersebut digunakan untuk menentukan alternatif  yang tepat 
dalam mengambil sebuah keputusan.22

Evaluasi dalam proses pembelajaran memainkan peran yang cukup strategis, 
dalam proses pembelajaran Bahasa Arab evaluasi memiliki fungsi yaitu:

21Thonthowi, Kegagalan Pembelajaran Bahasa Arab, Penyebabnya dan Saransaran Dionysius Thrax Makalah di -
ampaikan pada Seminar Internasional, pada 23-25 Nopember 2008 di Malang, diselenggarakan oleh Fakultas Sastra 
Universitas Malang bekerja sama dengan Ittihad al-Mudarisin li al-Lughah al-Arabiyah (IMLA).h.2

22Suharsimi Arikunto, Evaluasi Program Pendidikan ( Jakarta: Bumi Aksara, 2010), h. 1-2.



 206   |   e l -Tsaqâfah

1)	 Evaluasi mengarahkan siswa pada semangat belajar. Siswa akan belajar 
rajin ketika hendak ujian. Berbagai macam ulangan dapat direspons positif  
oleh siswa dengan berbagai cara belajar. Evaluasi juga bisa menjadi sarana 
yang baik agar guru dan siswa lebih memperhatikan tujuan pembelajaran 
yang sudah ditentukan. 

2)	 Evaluasi menjadikan guru lebih bersungguh-sungguh dalam mengajar. 
Sebab, guru biasanya mengajar dengan menggunakan strategi yang sesuai 
dengan soal-soal ujian. Itu artinya, ulangan-ulangan bisa memperkuat 
hafalan (pemahaman) siswa karena strategi yang digunakan guru dalam 
mengajar sesuai dengan tujuan pembelajaran. 

3)	 Evaluasi menjadi sarana efektif  untuk memberikan umpan balik karena 
materi pelajaran mengarah pada evaluasi yang membantu identifikasi 
pencapaian tujuan pembelajaran. 

4)	 Evaluasi dapat memberikan laporan hasil pembelajaran, seperti 
penerimaan siswa di sekolah, pembatasan penetapan siswa, jenis jurusan 
yang akan diambil, dan kenaikan kelas.23

Evaluasi merupakan bagian yang tidak terpisahkan dalam proses pembelajaran 
Nahwu di MQWH. Kegiatan evaluasi pembelajaran Nahwu di MQWH dilaksankan 
setidaknya dilakukan melalui 3 kegiatan evaluasi yaitu: a) evaluasi selama proses 
pembelajaran; b) Ujian Tengah Semester; c) Ujian Akhir Semester.

Dalam rangka melihat perkembangan santri dalam mengikuti pembelajaran, 
dewan asatidz pengampu pelajaran Nahwu umumnya melakukan evaluasi selama 
proses pembelajaran berlangsung. Pada jenjang kelas I misalnya, ustadz mengevaluasi 
perkembangan santri dengan meminta santri secara acak untuk melanjutkan potongan-
potongan redaksi kitab yang sudah dihafal. Di samping itu ustadz terkadang menilai 
keterampilan santri dengan meminta santri maju di depan kelas untuk menghafal dan 
memandu santri lain untuk menghafal. Hal ini nampaknya dilakukan ustadz karena 
penekanan pembelajaran di kelas I lebih mengarah pada menghafal matan kitab.

Sementara di kelas II, ustadz mengevaluasi perkembangan santri dengan 
memintanya untuk membaca materi kitab kemudian ustadz memberikan pertanyaan 
terkait kaidah-kaidah gramatikal dalam redaksi kitab yang dibaca. Adapun di kelas III 
ustadz terlihat mengevaluasi perkembangan santri dengan meminta santri membaca 
serta menjelaskan kaidah-kaidah nahwiyah dari redaksi kitab yang dibaca. Sementara 
itu ustadz dan santri yang lain menyimak bacaan santri sembari mengoreksi ataupun 
memberikan pengauatan dan penegasan jika santri melakukan kesalahan.  

Di samping evaluasi selama proses pembelajaran di kelas, kegiatan evaluasi 
dilakukan juga ketika santri sudah memasuki paruh semester dan satu semester. 

23Uril Bahruddin, Mahârah al-Tadrîs (Malang: UIN Press, 2011), h. 198



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   207

Kegiatan evaluasi Ujian Tengah Semester dilaksanakan untuk melihat perkembangan 
santri mengikuti proses pembelajaran selama setengah semester, sementara Ujian 
Akhir Semester untuk memantau perkembangan santri setelah mengikuti proses 
pembelajaran selama satu semester. 

Kegiatan evaluasi yang dilakukan ustadz lebih banyak mengarah pada aspek 
kognitif. Hampir dapat dikatakan ustadz tidak pernah melakukan evaluasi pada aspek 
afektif  santri. Sebagian besar ustadz di MQWH hanya memahami evaluasi pada aspek 
kognitif  dan psikomotorik saja, aspek kognitif  biasanya dievaluasi ustadz melalui 
ujian yang berbentuk tes sedangkan ranah keterampilan dievaluasi ustadz melalui 
keterampilan santri dalam membaca kitab. Sementara untuk ranah afektif  ustadz 
tidak pernah terlihat melakukan evaluasi, walaupun pada dasarnya ustadz melakukan 
pemantauan terhadap minat, motivasi maupun prilaku santri ketika mengikuti proses 
pembelajaran, namun kegiatan ini tidak direkam dalam buku nilai.

Dalam evaluasi hasil proses pembelajaran di sekolah, dikenal dua macam teknik, 
yaitu teknik tes dan teknik nontes.

Pertama, Teknik tes adalah cara yang dipergunakan atau prosedur yang perlu 
ditempuh dalam rangka pengukuran dan penilaian di bidang pendidikan, 
yang berbentuk pemberian tugas atau serangkaian tugas baik berupa 
pertanyaan-pertanyaan yang harus dijawab. Secara umum tes mempunyai 
dua fungsi, yaitu: sebagai pengukur terhadap peserta didik dan sebagai 
pengukur keberhasilan program pengajaran. Selanjutnya teknik nontes adalah 
penilaian atau evaluasi hasil belajar peserta didik yang dilakukan dengan cara 
melakukan pengamatan secara sistematis (observation), melakukan wawancara 
(interview), menyebarkan angket (questionnaire), dan memeriksa tau meneliti 
dokumen-dokumen (documentary analysis). Kedua, Teknik non-tes ini pada 
umumnaya memegang peranan yang penting dalam rangka mengevaluasi hasil 
belajar peserta didik dari segi ranah sikap hidup (affective domain) dan ranah 
keterampilan (psycomotoric domain).24

Sebagai salah satu lembaga pendidikan di Pondok Pesantren Al-Aziziyah, 
MQWH sampai saat ini masih mempertahankan tradisi kajian kitab-kitab kuning 
yang menjadi warisan para pendahulu di pesantren lengkap dengan metode dan 
system pendidikannya, sehingga dapat dikatakan model-model pembelajaran 
termasuk juga system evaluasi yang dilaksanakan masih sama dengan apa yang 
diwariskan oleh pendahulu di pesantren. Karena itu hampir dapat dikatakan  bahwa 
dewan asatidz tidak mengenal teknik-teknik evaluasi yang diterapkan pada lembaga 
pendidikan formal seperti penilaian kognitif, afektif, dan psikomotorik lengkap 
dengan instrumennya, namun pada dasarnya dewan asatidz sudah melaksanakan 
teknik evaluasi tersebut namun tidak tertulis dan terukur dengan instrument yang 
tepat berdasarkan teori-teori yang ada.

24Sudijono, Anas, Pengantar Evaluasi Pendidikan, ( Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2011), h. 67-90



 208   |   e l -Tsaqâfah

Jika dianalisa berdasarkan teknik-teknik evaluasi dalam proses pembelajaran 
sebagaimana yang dipaparkan sebelumnya, teknik evaluasi yang diterapkan di 
MQWH mengarah pada dua model yaitu tes dan non tes. Tes digunakan untuk 
evaluasi selama proses pembelajaran, evaluasi tengah semester dan akhir semester. 
Sementara non tes digunakan selama proses pembelajaran dalam bentuk penilaian 
keterampilan membaca kitab. 

Evaluasi pembelajaran sejatinya dijadikan sebagai acuan keberhasilan proses 
pembelajaran yang dilakukan secara komprehensif, rutin dan berkesinambungan 
dengan prinsip kejujuran, objektif  dan konsisten dan selanjutnya dilaporkan secara 
periodik dengan adanya laporan prestasi hasil belajar santri. Keseluruhan evaluasi 
yang dilakukan ini bertujuan untuk mengetahui tingkat penguasaan santri terhadap 
materi yang telah diberikan dan untuk menentukan kenaikan kelas serta untuk 
menempatkan santri sesuai dengan potensi yang dimilikinya.

 Namun Evaluasi proses pembelajaran di MQWH berdasarkan analisa peneliti 
belum dilakukan secara utuh dan menyeluruh terhadap santri pada semua aspek, 
evaluasi hanya dilakukan pada aspek kognitif  saja dan sebagian kecil pada ranah 
psikomotorik, sementara evaluasi pada ranah afektif  tidak dilakukan. Hal ini terlihat 
dari praktek evaluasi yang dilakukan ustadz dalam proses pembelajaran yang hanya 
mengarah pada evaluasi santri pada ranah kognitif  dan sebagian kecil pada ranah 
psikomotorik. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa evaluasi yang dilakukan 
ustadz kepada santri belum secara komprehensif, utuh, dan menyeluruh pada semua 
ranah baik kognitif, afektif  maupun psikomotorik.

D.	 Penutup

1.	 Kesimpulan
Pembelajaran Nahwu di Madrasah Quran Wal Hadits (MQWH) Pondok 

Pesantren Al-Aziziyah dikaji secara komprehensif  melalui 3 komponen yaitu 
perencanaan pembelajaran, pelaksanaan pembelajaran, dan evaluasi pembelajaran. 

a.	 Perencanaan Pembelajaran di MQWH dilaksanakan hanya berbentuk 
pendistribusian materi pada masing-masing kitab yang digunakan.

b.	 Pelaksanaan Pembelajaran di MQWH ditelaah melalui dua komponen 
yaitu metode pembelajaran dan problematika pembelajaran. Metode 
pembelajaran Nahwu di MQWH menggunakan metode deduktif  yang 
selanjutnya dikombinasikan secara spesifik dengan metode muhafazhah, 
ceramah, dan driil. Sementara problematika pembelajaran Nahwu lebih 
mengarah pada problematika linguistik yaitu kesulitan terkait materi 
seperti a) materi fa’il terutama fa’il yang berbentuk dhomir yang tidak 
terlihat (mustatir); b) kesulitan dalam memahami i’rab karena i’rab 
umumnya hanya dihafal; c) kesulitan dalam menentukan kedudukan kata 



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   209

dalam sebuah kalimat sehingga kesulitan dalam menentukan harakat 
disebabkan banyaknya amil

c.	 Evaluasi Pembelajaran Nahwu di MQWH lebih mengarah pada evaluasi 
pada ranah kognitif. Evaluasi dilaksanakan dengan menggunakan teknik 
tes dan non tes. Teknik tes diterapkan untuk mengevaluasi santri selama 
proses pembelajaran, evaluasi Tengah semester, dan evaluasi Akhir 
Semester. Sementara non tes diterapkan untuk menilai psikomotorik 
santri melalui keterampilan membaca kitab

2.	 Saran
Berdasarkan hasil kajian dalam penelitian ini peneliti memberikan saran atau 

merekomendasikan:

a)	 Dilakukannya kajian-kajian yang lebih komprehensif  untuk mendalami 
lebih jauh terkait pelaksanaan pembelajaran Nahwu sebagai ikhtiar untuk 
menemukan formulasi pembelajaran yang efektif  dalam meningkatkan 
kompetensi dalam mengkaji kitab kuning.

b)	 Madrasah Quran Wal Hadits (MQWH) sebagai lembaga yang mencetak 
santri memiliki kompetensi mengkaji kitab kuning perlu mendesain 
perencanaan yang tidak hanya terbatas pada pembagaian materi namun 
lebih spesifik dalam bentuk penyusunan silabus atau RPP. Selanjutnya 
evaluasi pembelajaran perlu didesain agar evaluasi tidak terbatas pada 
ranah kognitif, namun evaluasi harus dilakukan secara komprehensif  dan 
menyeluruh pada ranah kognitif, afektif  dan psikomotorik.

Daftar Pustaka
Abdul Majid, Perencanaan Pembelajaran: Mengembangkan Standar Kompetensi Guru, 

Bandung: Rosdakarya, 2006

Ahmad Fuad Effendy, Metodologi Pengajaran Bahasa Arab, Malang: Misykat, 2005

Ahmad, Muhammad ‘Abd al-Qadîr, Turûq al-Ta’lîm al-Lughah al-‘Arabiyah, Cairo: 
Maktabah al-Nahdah al-Misriyah, 1984

Ahmad Sehri, Metode Pengajaran Nahwu dalam Pengajaran Bahasa Arab, Jurnal Hunafa, 
Vol. 7, No.1, April 2010

Anas Sudijono, Pengantar Evaluasi Pendidikan, Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2011

Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 
Jakarta: PT Logos Wacana Ilmu, 1999 



 210   |   e l -Tsaqâfah

B. Hamzah Uno, Model Pembelajaran: Menciptakan proses Belajar Mengajar yang Kreatif  
dan Efektif , Jakarta: Bumi Aksara

Dalyono, Psikologi Pendidikan, Jakarta: Rineka Cipta

Harjanto. 2010. Perencanaan Pengajaran, Jakarta: Rineka Cipta

Ibnu Khaldun, al Muqoddimah, Maktabah Syamilah

Jamaluddin, Problematika Pembelajaran Bahasa dan Sastra, Yogyakarta: Adi Cita Karya 
Nusa, 2003

Muhaimin, dan Abdul Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam, Bandung:Trigenda Karya, 
1993

Nanang Sarif  Hidayat, Problematika Pembelajaran Bahasa Arab, Jurnal Pemikiran Islam; 
Vol. 37, No. 1 Januari-Juni 2012

Nana Sudjana, CBSA dalam Proses Belajar Mengajar, Bandung:Sinar Baru Algesindo, 
1989

Sakholid Nasution, Eksistensi Nahwu dalam Pembelajaran Bahasa Arab dan Problematika 
Pembelajarannya Untuk Tingkat Pemula  Jurnal Tanzimat KOPERTAIS WIL IX, 
Vol. 3 Thn X Jan-Juni 2006

Slameto, Belajar dan Faktor-Faktor yang Mempengaruhinya, Jakarta:Rineka Cipta,2003

Suharsimi Arikunto, Evaluasi Program Pendidikan, Jakarta: Bumi Aksara, 2010

Rusydi Ahmad thu’aimah dan Muhammad al-Sayyid Manna’, Tadris al-Arabiyyah fi 
al-Ta’lim al-‘Am; Nazhariyyah wa Tajarib, Kairo: Dar al-Fikr al-Araby, 2000

Thonthowi, Kegagalan Pembelajaran Bahasa Arab, Penyebabnya dan Saransaran Dionysius 
Thrax Makalah disampaikan pada Seminar Internasional, pada 23-25 Nopember 
2008 di Malang, diselenggarakan oleh Fakultas Sastra Universitas Malang 
bekerja sama dengan Ittihad al-Mudarisin li al-Lughah al-Arabiyah (IMLA)

Trianto, Mendesain Model Pembelajaran Inovatif-Progresif, Jakarta:Kencana, 2010

Undang-Undang Sisdiknas Nomor 20 Tahun 2003, Jakarta, 2011

Uril Bahruddin, Mahârah al-Tadrîs, Malang: UIN Press, 2011

Zamakhsyari Dhofier, Trasisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, Jakarta: 
LP3ES, 1984


