IDENTITAS ORANG SASAK: STUDI EPISTEMOLOGIS TERHADAP
MEKANISME PRODUKSI PENGETAHUAN MASYARAKAT SUKU SASAK
DI PULAU LOMBOK NTB.

Dedy Wahyudin
Dosen Tetap pada Jurusan PBA FTK UIN Mataram
Email: Dewasa2008(@gmail.com

Abstrak: Artikel ini hendak menjawab dua persoalan krusial terkait identitas
orang sasak: pertama, apakah inti identitas orang sasak sekaligus unsur-unsur
pembentuknya; kedua, bagaimana mekanisme pengetahuan dan perilaku
pada masyarakat sasak. Jawaban dari dua soal ini sangat penting sebagai
pijakan sukubangsa sasak untuk meraih masa depanyanglebih baik. Penelitian
dilakukan dengan pendekatan kualitatif berjenis penelitian fenomenologis.
Penelitian jenis fenomenologis paling cocok untuk tema penelitian tentang
identitas ditambah lagi dengan kenyataan bahwa peneliti adalah orang sasak
yang tentu saja menyerap dan merasakan sendiri menjadi orang sasak. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa inti identitas orang sasak adalah agama dan
adat atau Islam dan tradisi. Tradisi sasak merupakan pengejawantahan dari
ajaran-ajaran Islam yang selanjutnya membentuk perilaku yang tipikal bagi
masyarakat sasak yaitu menjadi muslim taat yang berbudaya tinggi pada saat
yang sama.

Kata Kunci: Identitas, Agama, Budaya, Tradisi, Pengetahuan, Perilaku

A. Pendahuluan

Mengapa mesti mempertanyakanidentitas orang sasak? Apa kontekssejarahnya?
Bukankah pertanyaan soal identitas seharusnya sudah selesai? Bukankah kehidupan
masyarakat sasak sejauh ini berjalan baik-baik saja? Bukankah tidak ada hal luar biasa
yang mengharuskan pembongkaran identitas mereka?

Pertanyaan-pertanyaan senada muncul di kalangan para pemikir Eropa abad
pencerahan. Hal yang sama muncul di kalangan para pemikir Arab pasca kolonialisme
terutama sejak tragedi 1967. Pada konteks Indonesia, Mochtar Lubis misalnya, pada
tahun 1977 mempertanyakan siapa sebenarnya manusia Indonesia itu. Benang
merahnya adalah setiap kali ada tantangan sejarah yang kemudian disambut oleh
kegelisahan para intelektual, ketika itulah pertanyaan tentang identitas menemukan
justifikasinya.

Badai perubahan itu kini betul-betul tidak bisa lagi dielakkan. Seseorang sudah
tidak bisa lagi memilih menjadi modern atau tradisional ketika alat-alat produksi
modernitas menempel sampai relung-relung terdalam kehidupan manusia; tidak bisa

Volume XVI, Nomor 2, Juli-Desember | 103



lagi memilih menjadi global atau lokal ketika batas-batas wilayah negara, daerah,
komunitas atau bahkan individu runtuh dimana-mana; tidak lagi bisa memilih masuk
atau keluar dari dunia revolusi informasi dan telekomunikasi ketika yang nyata dan
yang maya tumpang tindih di pelataran kesadaran setiap orang.

Dalam kondisi semacam ini, gegar identitas pun terjadi. Pilihan yang segera
muncul ke permukaan, satu di antara tiga: melebur dengan identitas yang kuat, yang
menang bahkan yang menjajah; keluar dari percaturan dengan romantisme ke masa
lalu dan memeluk kuat identitas lama yang tidak lagi kompatibel dengan perubahan
zaman; atau mengkonstruksi ulang identitas berbasis masa lalu dengan kehendak
kuat untuk menyongsong masa dengan dengan identitas baru agar tetap eksis dalam
pergaulan antar bangsa, antar komunitas.

Pertanyaan tentang masa depan orang sasak adalah —pertama kali—pertanyaan
tentang identitasnya. Selama pembongkaran dan penyusunan ulang identitas tidak
dilakukan, maka masa depan orang sasak tidak akan pernah berpijak di atas kaki-
kaki yang kuat. Untuk itulah penelitian tentang apa sesungguhnya identitas orang
sasak, bagaimana produksi pengetahuan dilakukan, bagaimana tindakan dibentuk
berdasarkan pengetahuan itu penting dilakukan agar masyarakat sasak bisa
menyambut tantangan perubahan sejarah dengan gagah dan meraih masa depan
yang indah dengan senyum sumringah.

Fokus tulisan ini kemudian adalah: Apakah inti identitas orang sasak itu? Apakah
unsur-unsur pembentuknya? Bagaimanakah mekanisme produksi pengetahuan dan
perilaku dalam masyarakat sasak?

B. Identitas Orang Sasak

Sejarah orang sasak adalah sejarah kolonialisme, hegemoni atau --paling tidak—
dominasi. Pemerintahan dari, oleh dan untuk orang sasak belum penah betul-betul
terjadi, kecuali dalam waktu sekitar dua dasawarsa terakhir. Pergantian kekuasaan
dari waktu ke waktu dalam rentang sejarah yang panjang di masyarakat sasak terjadi
dari satu outsider ke outsider yang lain.

Memang benar, banyak kerajaan pernah eksis di Gumi Sasak namun sejarah
kerajaan-kerajaan itu adalah sejarah konflik, intrik politik dan --berujung pada--
pendudukan oleh kekuatan-kekuatan luar, mulai dari Majapahit, Makassar/ Gowa,
Karangasem, Belanda dan Jepang. Setelah Indonesia merdeka sekalipun, tampuk
pemerintahan masih juga dipegang oleh outsider hingga pada Tahun 2003, H.L.
Serinata tercatat sebagai orang sasak pertama yang menjadi Gubernur Nusa Tenggara
Barat.'

Interaksi insiders (orang sasak) dengan ousiders (orang non sasak) telah
meninggalkan jejak yang sudah membaur ke dalam relung-relung yang sangat

' http:/ /www.sasak.org/2009/05/ gubernur-sasak-ntb-antara-harapan-dan-realita/, diakses
Tanggal 1 November 2017, Jam 19.00 WITA

104 | el-Tsagafah



dalam yang membentuk identitas orang sasak yang terlihat saat ini. Jejak-jejak itu
menjadi sangat sulit bahkan mustahil untuk dipilah kembali karena akumulasi waktu
dan peristiwa telah membentuk formasi orang sasak yang di dalam dirinya ada
kegetiran, intervensi, infiltrasi, keterberaian, keberterimaan, keberdamaian dengan
keadaan, refleksi, kesadaran dan optimisme menatap masa depan betapapun sulit
dan menantangnya.

Bauran faktor kesejarahan inilah yang kelak menjadi salah satu pembentuk
kekhasan identitas orang sasak. Pengalaman getir penjajahan/penaklukan berulang-
ulang dialami bangsa sasak sejak abad ke-14. Tahun 1357, Lombok jatuh di bawah
kekuasaan Kerajaan Majapahit. Tahun 1672, Kerajaan Selaparang luluh lantak diserbu
pasukan Kerajaan Karangasem. Tahun 1908, wilayah Bali dan Lombok sepenuhnya
sudah jatuh ke tangan penjajah Belanda. Tahun 1942, Jepang mengakhiri penjajahan
Belanda dan menjadi penjajah baru di gumi sasak.

Orang sasak menyebut tanah air dengan istilah gumi paer. Dalam bahasa Kawi-
Jawa, gumi artinya bumi; dan paer berasal dari kata pahyaran-panggenan yang berarti
tempat tinggal. “Sebagai tempat tinggal, paer tidak hanya semata alamat dengan
nomor tertentu, tetapi di dalamnya termasuk juga tempat lahir, tempat bersama
keluarga, kampung halaman dan komunitas, dan secara implisit menyangkut istiadat
serta tradisi.”.?

Dalam konsep seperti ini, paer bukan sekedar urusan tata ruang, geografis-
kosmologis, tetapi juga geosimbolis-geososiologis.’ Selanjutnya, paer dalam
masyarakat sasak terbagi menjadi paer timugq, paer baret, paer lauq, paer daye dan
paer tengaq. Secara struktural, di bawah gumi paer ada dese paer, gubuk gempeng dan
bale langgaq. Seluruh struktur lokus ini terikat dengan berbagai pranata nilai dan
pemangku-nya sehingga totalitas keterkaitan lokus, nilai dan spirit dijaga mulai dari
tingkat terbawah sampai tingat gumi paer.

Dengan demikian, “gumi paer merupakan rumusan simbolik tentang jagat
raya seisinya, ekosistem, yang berinteraksi dengan tiga konsep lingkungan
artifisial manusia Sasak. Ketiga lingkungan itu, ialah lingkungan material, lingkungan
sosial, dan lingkungan simbolik. Yang dimaksud dengan lingkungan material adalah
rumah, sawah, jalan, peralatan-peralatan dan sebagainya. Lingkungan sosial ialah
organisasi sosial, stratifikasi, sosialisasi, gaya hidup, dan sebagainya. Lingkungan
simbolik ialah segala sesuatu yang meliputi makna dan komunikasi, seperti kata,
bahasa, agama/kepercayaan, ilmu, mite, nyanyian, seni, upacara, tingkah-laku,
benda-benda, konsep-konsep, dan sebagainya”.*

> http://www.suararevolusi.com/2015/10/pola-pembangunan-wisata-di-kabupaten.html,
diakses Tanggal 3 Nov 2017, Jam 06.45 WITA.

? Ibid.

* Ibid.

Volume XVI, Nomor 2, Juli-Desember | 105



Luas Pulau Lombok kurang lebih 5435 Km?®.” Banyak wisatawan mengatakan
bahwa Lombok adalah sepotong surga di muka bumi.® Pernyataan ini pasti merujuk
kepada keindahan alam Pulau Lombok. Dalam sebuah kesempatan, Kepala Dinas
Pariwisata NTB, L.M. Faozal mengatakan bahwa Lombok memiliki semua yang
ingin orang kunjungi menyangkut alam, mulai dari ketinggian puncak gunung
sampai keanekaragaman hayati bawah laut.” Tidak heran, Lombok kini tengah dan
terus akan diproyeksikan sebagai destinasi wisata kelas dunia. Gumi paer sasak itu
memang sangat kaya dengan keindahan alam.

Gumi paer sasak itu ditinggali oleh masyarakat sasak yang sekitar 80 % beragama
Islam, 15 % Hindu (sebagian besar dulunya berasal dari Bali), sisanya pemeluk agama
lain dari berbagai etnis selain tersebut di atas.® Komposisi ini terjadi setelah perjalanan
agama-agama dalam lintasan sejarah timbul dan tenggelam mulai dari agama “boda”,
Hindu-Budha dan kemudian Islam.

Islam masuk ke Lombok melalui dua jalur, yaitu dari barat (Jawa) dan dari
timur (Gowa).” Dari sumber Jawa, nama yang sering disebut adalah Sunan Prapen
atau Pangeran Prapen. Ada dua versi tentang jalur penyebaran Islam yang dilakukan
oleh tokoh ini: pertama, melalui ekspedisi militer ke Lombok di Tahun 1545; dan
kedua, segera setelah menaklukan Kerajaan Majapatih-Hindu, penguasa Islam di
Jawa, mengirim sunan Prapen utusan ke Lombok dan Sumbawa untuk menyebarkan
Islam. Utusan ini pertama kali berlabuh di Labuan Carik yang sekarang dikenal
dengan Bayan di utara Pulau Lombok." Sementara itu, “Pada abad ke- 17 seluruh
Kerajaan Islam Lombok berada di bawah pengaruh kekuasaan Kerajaan Gowa.
Hubungan antara Kerajaan Gowa dan Lombok dipererat dengan cara perkawinan
seperti Pemban Selaparang, Pemban Pejanggik, dan Pemban Parwa”. Inilah yang
menjelaskan dua jalur masuknya Islam ke Pulau Lombok.

Suku sasak meyakini bahwa agama dan adat sama-sama bisa berjalan tanpa yang
satu menafikan yang lain. Lebih dari itu, pranata adat dengan segala simbol yang
dimiliki adalah bentuk pengejawantahan dari ajaran agama (Islam dalam hal ini).
Sistem nilai dalam budaya sasak terdiri dari tiga lapis: lapis terdalam adalah nilai-nilai
dasar/filosofis, lapis kedua adalah penyangga moral dan lapis ketiga adalah simbol
aplikatif dari dua lapis sebelumnya."

> http:/ /www.wacana.co/2010/07/sejarah-dan-tradisi-suku-sasak/, diakses Tanggal 3 Nov 2017,
Jam 16.30 WITA.

¢ http:/ /www.republika.co.id/berita/gaya-hidup/travelling/16/01/21/01laa6y361-sepotong-
surga-di-pulau-lombok, diakses Tanggal 3 Nov 2017, Jam 17.00 WITA.

’ Disampaikan di acara Seminar Bahasa Arab dan Pariwisata Halal oleh HM] PBA FTK UIN M -
taram, Sabtu, 5 November 2017.

® https:/ /id.wikipedia.org/wiki/Pulau_ILombok, diakses Tanggal 5 November 2017, Jam 08.30
WITA..

° Fadjal AR Bafadhal dan Asep Saefullah. Naskah Klasik Keagamaan Nusantara Cerminan Budaya
Bangsa 1. Jakarta: Puslitbang Lektur Keagamaan Departemen Agama RI, 2005, h. 15.

' Asnawi. Respons Kultural Masyarakat Sasak Terhadap Islam. Jurnal Ulumuna IAIN Mataram, Vol
IX Edisi 15, No 1, Januari-Juni 2005, h. 4-5.

"' Sabirin. Konfigurasi Pemikiran Islam Tuan Guru: Respon Pemikiran Tuan Guru Terhadap Penetrasi

106 | el-Tsagafah



Di lapis pertama ada nilai tindih yang memotivasi orang sasak untuk menjadi
manusia yang patut (benar), patuh (taat), pacu (rajin), solah (baik) dan soleh (saleh,
damai). Di lapis kedua, ada nilai maliq (larangan, tidak boleh) dan merang (semangat
berbuatbaik dan positif). Sedangkan dilapisketiga, praktik kolektif untukmembangun

kebaikan berasama seperti sangkep (musyawarah) dan lain-lain."

Pada lapis ketiga ini pulaa dikenal istilah krame (norma) dan awig-awig (aturan)
yang digunakan oleh masyarakat sasak untuk mengatur kehidupan bersama dalam
harmoni. Dalam krame, ada tiga krame yaitu titi krame, base krame dan aji krame.
Titi krame menyangkut aturan midang (berkunjung ke rumah pacar) dan betemue
(bertamu). Base krame adalah bahasa tubuh dan lisan yang harus dilakukan dengan
tertib-tapsila (sopan). Sedangkan aji krame menyangkut harga kehormatan seseorang
yang biasanya dilakukan dalam prosesi pernikahan yang disebut sorong serah aji
krame."

Dalam sejarah-nya, masyarakat mengenal stratifikasi sosial berbasis jauh-dekat-
nya dengan raja dan keluarga kerajaan. Tingkatannya tersusun menjadi tiga: tingkat
tertinggi ningrat atau perwangse (bangsawan kelas satu), di tengah ada triwangse
(bangsawan kelas dua) dan tingkat terendah disebut jajar karang (orang biasa). Dua
golongan pertama disebut permenak atau menak."

Strata sosial ini bisa dipastikan adalah warisan zaman kerajaan-kerajaan yang
pernah eksis di Lombok dengan latar budaya dan agama Hindu yang terkenal dengan
sistem kasta-nya. Jika pada masanya, pelapisan sosial ini bekerja efektif dalam seluruh
sistem sosial yang bekerja di masyarakat, kini pelapisan itu tidak lagi ketat dan kaku
sebagaimana zaman dahulu. Sedikit saja yang masih tersisa, seperti gelar/sebutan di
depan nama dan prosesi pada adat pernikahan. Selebihnya, acuan-acuan posisi sosial
sudah banyak bergeser searah perubahan zaman yang sudah lebih egaliter, demokratis
dan membasiskan penghargaan sosial berdasarkan merit system (pendidikan, keahlian,
peran sosial dst).

Bahasa Sasak adalah bahasa yang dipakai oleh suku Sasak. Kampung halamannya
adalah Pulau Lombok. Diperkirakan (data Tahun 2010), penutur asli bahasa ini
berjumlah sekitar 2.7 juta.”

Bahasa Sasak lebih banyak dipakai sebagai bahasa lisan ketimbang tulisan.
Dialeknya terbagi menjadilima, yaitu: dialek kuto-kuté (utara), nggeto-nggeté (tenggara),
meno-mene (tengah), ngeno-ngene (tengah timur, tengah barat) dan meriag-meriku
(tengah selatan).'

Ajaran Wahabi pada Etnik Sasak di Pulau Lombok 1993-2007. Tesis. Program Pascasarjana UI, 2008, h. 25-26.

" Ibid.

Y Ibid, h. 33-34.

" http:/ /www.wacana.co/2010/07/sejarah-dan-tradisi-suku-sasak/, diakses Tanggal 5 Nov 2017,
Jam 20.30 WITA.

Y https://en.wikipedia.org/wiki/Sasak_language, diakses Tanggal 6 Nov 2017, Jam 11.00
WITA.

' Sudirman Wilaian. Pemertahanan Bahasa dan Kestabilan Kedwibahasaan Pada Penutur Bahasa Sasak

Volume XVI, Nomor 2, Juli-Desember | 107



Bahasa Sasak mengenal tingkatan-tingakatan bahasa mulai dari bahasa jamag,
tengaq dan alus. Bahasa halus biasanya digunakan dalam konteks formal sebagai bahasa
pengantar dimana orang yang dihormati (menak, bangsawan) terlibat."” Tingkatan-
tingkatan bahasa ini, menurut penelitian Peter K. Austin, bukanlah fenomena asli
sasak, tetapi pinjaman dari Bali dan Jawa. Austin —dengan mengutip Nothofer—
menulis bahwa tingkatan-tingkatan bahasa dalam Bahasa Sasak, “lend further support
to the hypothesis that this system is not a sasak creation but a borrowing phenomenon™.'*

Kini, baik sebagai bahasa lisan atau tulisan, bahasa Sasak semakin jarang dipakai
sebagai satu-satunya bahasa dalam komunikasi orang sasak. Di kota, bahkan di desa,
bahasa Indonesia lebih mendominasi sebagai bahasa komunikasi. Media-media yang
beredar di gumi sasak juga sepenuhnya menggunakan bahasa Indonesia. Diperlukan
strategi jitu agar bahasa Sasak kembali menjadi bahasa arus utama yang beredar
di pulau Lombok. Jika tidak, bahasa ini akan terus menerus tergerus dan punah
sebagaimana nasib banyak bahasa lokal di dunia.

Salah satu ciri khas orang Indonesia adalah jiwa seninya.'” Orang sasak rupanya
tidak keluar dari gambaran ini. Masyarakat sasak adalah masyarakat yang senang
berkesian. Kesenian sasak bisa ditemukan dimana-mana: di seni musik, seni lukis,
seni pertunjukan, seni ukir dan lain-lain.

Yang paling sering muncul adalah pertunjukan-pertunjukan “kesenian jalanan”
yang orang sasak menamakannya kecimol, oncer, ale-ale, gendang beleq dan yang biasanya
muncul di acara-acara ngiring penganten pada peristiwa nyongkolan.

Pada zaman dahulu, di banyak tempat di pulau Lombok begawe/pesta
pernikahan bisa sampai memakan waktu berhari-hari. Pada malam hari, biasanya
kesenian rakyat akan ditampilkan, mulai dari pementasan sandiwara, pertunjukan
wayang dan pentas musik. Hingga hari ini, banyak orang sasak rela mengeluarkan
banyak uang untuk begawe ketika anak mereka merarig/menikah meskipun
memaksakan diri dengan berhutang karena kondisi ekonomi yang tidak imbang
dengan keinginan untuk begawe beleq (pesta besar).

Inilah paradoks antara kemiskinan di satu sisi dan jor-joran begawe/pesta di sisi
lain. Kesenian yang membalut keperihan (kemiskinan) inilah yang menjadi salah satu
ciri khas lagu-lagu sasak. Pangkat Ali menulis, “Jika ditelusuri dari cara berkesenian,
khususnya seni suara, pekat sekali terpancar nuansa pilu. Selain mengambil lirik
melankolis (tentang kepedihan hidup), tembang-tembang Sasak banyak melantunkan

di Lombok. Jurnal Linguistik Indonesia, Tahun ke-28, No 1, Februari 2010 (23-39), h. 24-25.

'7 Sri Wahyuningsih dkk. Polite Language Maintenance Among Members of Sasak Noble Families in Mataram. The
Indonesian Journal of Language and Language Teaching, Vol 1, No 2, Mei 2016.

'8 Peter K. Austin, Documenting Endangered Literaty Genres in Sasak, Eastern Indonesia. Australia:
ANDC,, h. 5.

“http:/ /nationalgeographic.co.id/berita/2016/08/pidato-kebudayaan-mochtar-lubis-menguak-
enam-sifat-manusia-indonesia, diakses Tanggal 6 Nov 2017, Jam 16.30 WITA.

108 | el-Tsagafah



cinta (seperti suka dukanya bercinta), cinta pertama, patah hati, atau spirit hidup
tanpa cinta...”.”

Tetapi itulah jiwa seni. Ia bisa mengasyiki kebahagiaan tetapi juga kepiluan
dan penderitaan. Jiwa seni orang sasak ini juga terwujud pada ukiran, tenunan yang
proses pembuatannya disebut nyengsek, arsitektur bangunan/rumah adat, dan lain-
lain. Inilah sisi indahnya jiwa seni itu. Apapun yang disentuhnya bisa menampilkan
keindahan, sebagaimana landscape Pulau Lombok yang seolah “lukisan” Tuhan yang
dihamparkan di gumi sasak.

Sebagaimana tergambar dalam sejarah, kekuasaan di Lombok dipegang oleh
raja-raja, apakah raja-raja itu genuin dari suku sasak atau outsiders yang datang
menaklukan kekuasaan raja-raja sasak. Kedekatan dan kooperasi dengan raja-raja
penguasa ini melahirkan reward berupa gelar kebangsawanan atau aset-kekayaan.
Dalam banyak narasi sejarah, para bangsawan suku sasak pun kemudian lebih sering
berpihak kepada penguasa daripada rakyat kebanyakan. Yang paling menyakitkan
adalah ketika para bangsawan sasak ini bermufakat jahat dengan penjajah untuk
mengangkangi rakyat suku bangsa sasak sendiri.”

Karya-karya novel berkonteks sejarah-nya Salman Faris misalnya adalah narasi
tentang bagaimana tokoh sasak yang bervisi humanis, egaliter, pluralis (seperti tokoh
GuruDane)berjuang-memberontak dengantaruhan matisyahiduntukmembebaskan
rakyat bangsa sasak dari penjajahan —terutama dalam hal ini, konteksnya adalah
kekuasaan raja-raja Bali dan penjajah Belanda di Lombok--. Dalam konteks berhadap-
hadapan seperti ini, yang juga dihadapi oleh para pejuang sasak ini adalah anak suku
bangsanya sendiri yang menjadi pesuruh/sekutu para penguasa.”

Sementara itu, ketika banyak kalangan bangsawan sasak lebih dekat/berpihak
dengan pihak penguasa/penjajah, komando perjuangan rakyat sasak diambil alih
oleh para tuan guru. Ketika para bangsawan sasak menjadi bagian dari struktur
pemerintahan Belanda, Tuan Guru mengambil peran sebagai pemimpin sosial-politik
rakyat sasak.”

C. Pengetahuan dan Perilaku dalam Masyarakat Sasak

Kalau boleh disimplifikasi, sasak adalah sama dengan Islam plus adat. Meskipun
di ujung utara Pulau Lombok pernah dan masih ada varian Islam yang disebut “Islam
Wetu Telu” tetapi sebagian besar masyarakat sasak adalah seratus persen muslim.
Jika ada pandangan strereotype tetang pengikut “Islam Wetu Telu” di daerah Bayan

0 http:/ /budaya.kampung-media.com/2016/12/22/ ciri-ciri-umum-suku-sasak-17069, diakses
Tanggal 6 Nov 2017, Jam 20.30 WITA.

' http://www.sasak.org/2010/11/van-der-kraan-dan-menak-bangsawan-sasak/, diakses Tan -
gal 7 Nov 2017, Jam 06.10 WITA.

2http:/ /rensingbatdesa.blogspot.co.id/2011/10/salman-faris-penulis-novel-guru-dane.
html,diakses Tanggal 7 Nov 2017, Jam 17.00 WITA.

» Jeremy Kingsley. Tuan Guru, community and conflict in Lombok, Indonesia (Dissertation). Me -
bourne: Melbourne Law School The University of Melbourne, 2010. H. 94-95.

Volume XVI, Nomor 2, Juli-Desember | 109



dan sekitarnya, tetapi ada dua hal dari persepektif lain yang mesti dipertimbangkan:
pertama, bahwa Islam Wetu Telu bukanlah agama yang menyempal dari Islam, tetapi
penerapan Islam yang ditubuhkan pada peristiwa dan pranata adat; kedua, jika tesis
bahwa orang sasak = Islam + adat, maka mempraktikkan Islam dengan cara Bayan
adalah pembuktian par exellence dari tesis ini.

Karena menurut salah satu versi adalah bahwa dari awal mula penyebaran Islam
—secara literatur, versi ini yang disebut lebih awal—terjadi tidak melalui expedisi
militer tetapi perjalanan dakwah dari seorang dan kemudian beberapa orang ulama,
seperti Syekh Abdurrazzaq al-Gauts yang diklaim makamnya masih berada di komplek
Masjid Kuno Bayan dan murid-murid beliau, maka proses islamisasi di gumi sasak
terjadi secara smooth tanpa benturan dengan pranata adat/tradisi dan sosial yang
sudah lebih dahulu eksis di gumi paer sasak.

Ketika kemudian Kerajaan Selaparang sebagai kerajaan besar yang pernah eksis
di Lombok menjadi muslim/Islam, maka proses integrasi Islam dengan adat berjalan
semakin sistematis-massif-terencana. Itulah yang masyarakat muslim sasak warisi
hingga hingga hari ini. Dimulai dari akar makna kata sasak misalnya, sudah terpatri
ajaran tauhid di situ. Sasak menurut Anggrat Idrus berasal dari sa’ sa’ yang berarti
yang satu, yang esa. Orang sasak muslim sepenuhnya mengacu dalam pengetahuan
dan perilaku kepada “Yang Satu, Yang Esa” ini.

Ajaran pokok, inti dan berada di hulu ini kemudian meng-hilir ke aturan-aturan
adat yang lebih rinci dan implementatif-mengikat. Aturan adat soal sorong serah aji
krame misalnya, merupakan pengejawantahan dari ajaran-ajaran Islam. Aji krame,
harga diri (adat) 33 melambangkan wirid setelah shalat yang masing-masing diulang-
ulang sebanyak 33 kali; aji 66 adalah penjumlahan dari 33 yang pertama plus sifat-
sifat Allah dan sifat-sifat Rasululllah Muhammad SAW; sedangkan aji 100 adalah
perlambang dari 99 nama-nama Allah yang terbaik (al-asma’ al-husna) plus tauhid,
Allah yang esa.**

Secara sosial, hidup lurus adalah filosofi hidup yang paling inti pada masyarakat
sasak. Inilah makna filsafat hidup yang digali dari kata Lombok (baca: lumbu’) yang
berarti lurus. Dalam perspektif Islam, ini adalah, as-Shirath al-Mustaqim, jalan yang
lurus. Pandangan dan nilai filosofis ini menurut filsafat hidup yang lebih operasional
pada orang sasak, yaitu tindih, maliq dan merang.

Tindih, kurang lebih, bermakna kejujuran, satunya kata dan perbuatan. Jujur
juga bermakna hati-hati dalam membuat pilihan; berusaha selalu mencari yang
benar dalam ungkapan dan tindakan; tidak neko-neko dan teguh berpegang pada
prinsip dalam hubungan sosial-kemasyarakatan. Jika sudah dikhianati, orang sasak
tidak akan percaya sampai mati; tetapi begitu percaya dengan orang lain, ia akan bela
sampai mati juga —kadang-kadang tanpa peduli apakah orang yang dipercayainya itu
benar atau salah.

** Ibid.

110 | el-Tsagafah



Maliq, kurang lebih, maknanya adalah pantang, tidak elok (bukan hanya tidak
boleh), kata orang sunda; pamali atau haraj dalam Bahasa Arab. Sejatinya orang sasak
pantang berbuat hal-hal yang bertentangan dengan bukan hanya aturan yang tegas
dalam agama tetapijuga yang bertentangan dengan adab, tata krama atau etiket dalam
agama. Contoh kecil saja, ketika rowah (tasyakuran atau selamatan) dan kemudian
makan bersama, para jamaah akan pantang membasuh tangan duluan sebelum tuan
guru, kyai atau orang yang dihormati membasuh tangannya.

Merang, lebih kurang, artinya adalah tajam. Kiasan atau tamsil ini diambil dari
senjata tajam. Senjata tajam akan mudah digunakan untuk segala tujuan jika terus
diasah dan dijaga ketajamannya. Artinya dalam kehidupan sosial, orang sasak selalu
berusaha untuk berguna bagi orang lain. Jika ada yang kepaten (anggota keluarganya
meninggal dunia), tanpa diminta tetangganya akan membantu. Demikian juga
kalau ada hajat yang memerlukan bantuan orang lain. Ke-guyub-an dan ketuntasan
melaksanakan pekerjaan akan sangat terasa dengan pengaplikasian nilai merang ini.
Lebih dari itu, filosofi merang menuntut inovasi dalam pekerjaan, baik dari segi
kuantitas maupun kualitasnya.

D. Kesimpulan

Inti identitas orang sasak adalah gabungan antara agama (Islam) dan adat.
Adat dipahami sebagai pengejawantahan dari ajaran agama. Formasi ini terbentuk
oleh sejarah, tanah air, model produksi, struktur sosial, bahasa, seni dan politik-
kekuasaan.

Bauran berbagai unsur tadi membentuk formasi pengetahuan yang tipikal
pada masyarakat sasak. Mekanisme mengalir dari agama sebagai hulu dari segala
pengetahuan, kemudian diturunkan ke pranata budaya dan diartikulasikan pada
tulisan atau ucapan yang menjadi acuan perilaku orang sasak kebanyakan. Inti
perilaku itu adalah lurus (lomboq)-nya ucapan dan tindakan yang diturunkan pada
berbagai perilaku spesifik yang memelihara keharmonisan hubungan antara manusia
dengan Tuhan, alam dan sesama.

Daftar Rujukan

AA. Ngr. Anom Kumbara. Konstruksi Identitas Orang Sasak di Lombok Timur, Nusa
Tenggara Barat. Jurnal Humaniora, Vol 20, No 3, Oktober 2008.

Ahmad Amir Aziz. Islam Sasak: Pola Keberagamaan Islam Lokal di Lombok. Jurnal Millah,
Vol VIII, No 2, Februari 2009.

Ahmad Ba’albakki dkk. al-Huwiyyah wa Qadlayaha fi al-Wa’y al-Arabi al-Mu’ashir.
Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-Arabiyah, 2013.

Volume XVI, Nomor 2, Juli-Desember 111



Asnawi. Respons Kultural Masyarakat Sasak Terhadap Islam. Jurnal Ulumuna IAIN
Mataram, Vol IX Edisi 15, No 1, Januari-Juni 2005.

Alex Mucchielli. Al-Huwiyyah (Tjm: Dr. Ali Wathfah). Damaskus: Dar an-Nasyr al-
Faransiyyah, 1993.

Erni Budiwanti. Islam Sasak:Waktu Telu Vs Waktu Lima. Yogyakarta: LKiS, 2000.

Fadjal AR Bafadhal dan Asep Saefullah. Naskah Klasik Keagamaan Nusantara Cerminan
Budaya Bangsa 1. Jakarta: Puslitbang Lektur Keagamaan Departemen Agama
RI, 2005.

Fahrurrozi. Dakwah Tuan Guru dan Transformasi Sosial di Lombok Nusa Tenggara Barat.
Disertasi, Sekolah Pascasarjana, UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, 2010.

Geoftrey E. Marrison. Sasak and Javanese Literature of Lombok. Leiden: KITLV Press,
1999.

George Tharabsyi. Nazhariyt al-Aql. London: Dar as-Saqi, Cet II, 1999.
Hassan Hanafi. Al-Huwiyyah. Cairo: al-Majlis al-A’la 1i ats-Tsaqafah, 2012.

Imaduddin Khalil. At-Tafsir al-Islami li at-Tarikh. Beirut: Dar al-Ilmi li al-Malayin, Cet
II, 1981.

Jeremy Jacob Kingsley, Tuan Guru Community and Conflict in Lombok Indonesia. The
University of Melbourne. PhD Thesis. 2010.

John Klock, Historical Hydrologic Landscape Modification and Human Adaptation in
Central Lombok Indonesia from 1894 to the Present. Geo 522. Maret 2008.

Kontjaraningrat. Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia, 1994.

L. Ibrahim M. Thoyyib. Wajah Lombok Zaman Dahulu. Jakarta: Tunas Ilmu, Jakarta,
2010.

, Jejak Dakwah Para Wali. Jakarta: Tunas Ilmu, Jakarta, 2010.

L.H. Lukman. Pulau Lombok dalam Sejarah. Lombok: Cerdas Press, 2005.
L. Mulyadi. Sejarah Gumi Sasak Lombok. Malang: ITN, 2014.

Mahsun. Kajian Dialektologi Diakronis Bahasa Sasak di Pulau Lombok. Yogyakarta:
Gama Media, 2006.

, Bahasa dan Relasi Sosial: Telaah Kesepadanan Adaptasi Linguistik
dengan Adaptasi Sosial. Yogyakarta: Gama Media, 2006.

Mahyuni. Speech Style and Cultural Consciousness in Sasak Community. Lombok: Cerdas
Press, 2006.

, Valuing Language and Culture: an Example from Sasak. Makara Sosial
Humaniora, Vol 11, No 2, Desember 2007.

Michel Foucoult, The Archaeology of Knowledge (Tjm: A.M. Sheridan Smith). New
York: Pantheon Book, 1971.

112 el-Tsagafah



Mohamed Abid al-Jabiri. Takwin al-Agl al-Arabi. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah
al-Arabiyah, Cet. X, 2009.

Peter K. Austin, Issues in the Creation of Trilingual Dictionary for Sasak, Eastern Indonesia.
University of London, ICLDC Workshop, Feb 2011.

, Aksara Sasak, an Endangered Script and Scribal Practice, London: University
of London, SOAS, 2014.

, Reading the Lontars: Endangered Literature of Lombok, Eastern Indonesia.
London: University of London, SOAS, 2014.(p. 27-48)

, Documenting Endangered Literaty Genres in Sasak, Eastern Indonesia.
Australia: ANDC.

Sabirin. Konfigurasi Pemikiran Islam Tuan Guru: Respon Pemikiran Tuan Guru Terhadap
Penetrasi Ajaran Wahabi pada Etnik Sasak di Pulau Lombok 1993-2007. Tesis.
Program Pascasarjana UlI, 2008.

Sri Wahyuningsih dkk. Polite Language Maintenance Among Members of Sasak Noble
Families in Mataram. The Indonesian Journal of Language and Language
Teaching, Vol 1, No 2, Mei 2016.

Sudirman Wilaian. Pemertahanan Bahasa dan Kestabilan Kedwibahasaan Pada Penutur
Bahasa Sasak di Lombok. Jurnal Linguistik Indonesia, Tahun ke-28, No 1,
Februari 2010 (23-39).

Syahdan. Sasak-Indonesian Code Switching. Dissertation. University of Arizona, 1996.

Thomas L. Friedman, The World is Flat: A Brief History of 21* Century. New York:
Farrar, Strous and Giroux, 2005.

Toni Syamsul Hidayat. Bahasa Sasak Halus dan Perilaku Sosial Masyarakat Penuturnya.
Seminar Nasional Pemertahanan Bahasa Nusantara. Magister Linguistik PPs
UNDIP Semarang, 6 Mei 2010.

Volume XVI, Nomor 2, Juli-Desember | 113



