
Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   103

IDENTITAS ORANG SASAK: STUDI EPISTEMOLOGIS TERHADAP 
MEKANISME PRODUKSI PENGETAHUAN MASYARAKAT SUKU SASAK 

DI PULAU LOMBOK NTB.

Dedy Wahyudin
Dosen Tetap pada Jurusan PBA FTK UIN Mataram

Email: Dewasa2008@gmail.com

Abstrak: Artikel ini hendak menjawab dua persoalan krusial terkait identitas 
orang sasak: pertama, apakah inti identitas orang sasak sekaligus unsur-unsur 
pembentuknya; kedua, bagaimana mekanisme pengetahuan dan perilaku 
pada masyarakat sasak. Jawaban dari dua soal ini sangat penting sebagai 
pijakan suku bangsa sasak untuk meraih masa depan yang lebih baik. Penelitian 
dilakukan dengan pendekatan kualitatif  berjenis penelitian fenomenologis. 
Penelitian jenis fenomenologis paling cocok untuk tema penelitian tentang 
identitas ditambah lagi dengan kenyataan bahwa peneliti adalah orang sasak 
yang tentu saja menyerap dan merasakan sendiri menjadi orang sasak. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa inti identitas orang sasak adalah agama dan 
adat atau Islam dan tradisi. Tradisi sasak merupakan pengejawantahan dari 
ajaran-ajaran Islam yang selanjutnya membentuk perilaku yang tipikal bagi 
masyarakat sasak yaitu menjadi muslim taat yang berbudaya tinggi pada saat 
yang sama.

Kata Kunci: Identitas, Agama, Budaya, Tradisi, Pengetahuan, Perilaku    

A.	 Pendahuluan 
Mengapa mesti mempertanyakan identitas orang sasak? Apa konteks sejarahnya? 

Bukankah pertanyaan soal identitas seharusnya sudah selesai? Bukankah kehidupan 
masyarakat sasak sejauh ini berjalan baik-baik saja? Bukankah tidak ada hal luar biasa 
yang mengharuskan pembongkaran identitas mereka? 

Pertanyaan-pertanyaan senada muncul di kalangan para pemikir Eropa abad 
pencerahan. Hal yang sama muncul di kalangan para pemikir Arab pasca kolonialisme 
terutama sejak tragedi 1967. Pada konteks Indonesia, Mochtar Lubis misalnya, pada 
tahun 1977 mempertanyakan siapa sebenarnya manusia Indonesia itu. Benang 
merahnya adalah setiap kali ada tantangan sejarah yang kemudian disambut oleh 
kegelisahan para intelektual, ketika itulah pertanyaan tentang identitas menemukan 
justifikasinya.

Badai perubahan itu kini betul-betul tidak bisa lagi dielakkan. Seseorang sudah 
tidak bisa lagi memilih menjadi modern atau tradisional ketika alat-alat produksi 
modernitas menempel sampai relung-relung terdalam kehidupan manusia; tidak bisa 



 104   |   e l -Tsaqâfah

lagi memilih menjadi global atau lokal ketika batas-batas wilayah negara, daerah, 
komunitas atau bahkan individu runtuh dimana-mana; tidak lagi bisa memilih masuk 
atau keluar dari dunia revolusi informasi dan telekomunikasi ketika yang nyata dan 
yang maya tumpang tindih di pelataran kesadaran setiap orang. 

Dalam kondisi semacam ini, gegar identitas pun terjadi. Pilihan yang segera 
muncul ke permukaan, satu di antara tiga: melebur dengan identitas yang kuat, yang 
menang bahkan yang menjajah; keluar dari percaturan dengan romantisme ke masa 
lalu dan memeluk kuat identitas lama yang tidak lagi kompatibel dengan perubahan 
zaman; atau mengkonstruksi ulang identitas berbasis masa lalu dengan kehendak 
kuat untuk menyongsong masa dengan dengan identitas baru agar tetap eksis dalam 
pergaulan antar bangsa, antar komunitas. 

Pertanyaan tentang masa depan orang sasak adalah –pertama kali—pertanyaan 
tentang identitasnya. Selama pembongkaran dan penyusunan ulang identitas tidak 
dilakukan, maka masa depan orang sasak tidak akan pernah berpijak di atas kaki-
kaki yang kuat. Untuk itulah penelitian tentang apa sesungguhnya identitas orang 
sasak, bagaimana produksi pengetahuan dilakukan, bagaimana tindakan dibentuk 
berdasarkan pengetahuan itu penting dilakukan agar masyarakat sasak bisa 
menyambut tantangan perubahan sejarah dengan gagah dan meraih masa depan 
yang indah dengan senyum sumringah. 

Fokus tulisan ini kemudian adalah: Apakah inti identitas orang sasak itu? Apakah 
unsur-unsur pembentuknya? Bagaimanakah mekanisme produksi pengetahuan dan 
perilaku dalam masyarakat sasak?

B.	 Identitas Orang Sasak
Sejarah orang sasak adalah sejarah kolonialisme, hegemoni atau --paling tidak—

dominasi. Pemerintahan dari, oleh dan untuk orang sasak belum penah betul-betul 
terjadi, kecuali dalam waktu sekitar dua dasawarsa terakhir. Pergantian kekuasaan 
dari waktu ke waktu dalam rentang sejarah yang panjang di masyarakat sasak terjadi 
dari satu outsider ke outsider yang lain. 

Memang benar, banyak kerajaan pernah eksis di Gumi Sasak namun sejarah 
kerajaan-kerajaan itu adalah sejarah konflik, intrik politik dan --berujung pada-- 
pendudukan oleh kekuatan-kekuatan luar, mulai dari Majapahit, Makassar/Gowa, 
Karangasem, Belanda dan Jepang. Setelah Indonesia merdeka sekalipun, tampuk 
pemerintahan masih juga dipegang oleh outsider hingga pada Tahun 2003, H.L. 
Serinata tercatat sebagai orang sasak pertama yang menjadi Gubernur Nusa Tenggara 
Barat.1

Interaksi insiders (orang sasak) dengan ousiders (orang non sasak) telah 
meninggalkan jejak yang sudah membaur ke dalam relung-relung yang sangat 

1	 http://www.sasak.org/2009/05/gubernur-sasak-ntb-antara-harapan-dan-realita/, diakses 
Tanggal 1 November 2017, Jam 19.00 WITA



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   105

dalam yang membentuk identitas orang sasak yang terlihat saat ini. Jejak-jejak itu 
menjadi sangat sulit bahkan mustahil untuk dipilah kembali karena akumulasi waktu 
dan peristiwa telah membentuk formasi orang sasak yang di dalam dirinya ada 
kegetiran, intervensi, infiltrasi, keterberaian, keberterimaan, keberdamaian dengan 
keadaan, refleksi, kesadaran dan optimisme menatap masa depan betapapun sulit 
dan menantangnya. 

Bauran faktor kesejarahan inilah yang kelak menjadi salah satu pembentuk 
kekhasan identitas orang sasak. Pengalaman getir penjajahan/penaklukan berulang-
ulang dialami bangsa sasak sejak abad ke-14. Tahun 1357, Lombok jatuh di bawah 
kekuasaan Kerajaan Majapahit. Tahun 1672, Kerajaan Selaparang luluh lantak diserbu 
pasukan Kerajaan Karangasem. Tahun 1908, wilayah Bali dan Lombok sepenuhnya 
sudah jatuh ke tangan penjajah Belanda. Tahun 1942, Jepang mengakhiri penjajahan 
Belanda dan menjadi penjajah baru di gumi sasak. 

Orang sasak menyebut tanah air dengan istilah gumi paer. Dalam bahasa Kawi-
Jawa, gumi artinya bumi; dan paer berasal dari kata pahyaran-panggenan yang berarti 
tempat tinggal. “Sebagai tempat tinggal, paer tidak hanya semata alamat dengan 
nomor tertentu, tetapi di dalamnya termasuk juga tempat lahir, tempat bersama 
keluarga, kampung halaman dan komunitas, dan secara implisit menyangkut istiadat 
serta tradisi.”.2

Dalam konsep seperti ini, paer bukan sekedar urusan tata ruang, geografis-
kosmologis, tetapi juga geosimbolis-geososiologis.3 Selanjutnya, paer dalam 
masyarakat sasak terbagi menjadi paer timuq, paer baret, paer lauq, paer daye dan 
paer tengaq. Secara struktural, di bawah gumi paer ada dese paer, gubuk gempeng dan 
bale langgaq. Seluruh struktur lokus ini terikat dengan berbagai pranata nilai dan 
pemangku-nya sehingga totalitas keterkaitan lokus, nilai dan spirit dijaga mulai dari 
tingkat terbawah sampai tingat gumi paer.

Dengan demikian, “gumi paer merupakan rumusan simbolik tentang jagat 
raya seisinya, ekosistem, yang berinteraksi dengan tiga konsep lingkungan 
artifisial manusia Sasak. Ketiga lingkungan itu, ialah lingkungan material, lingkungan 
sosial, dan lingkungan simbolik. Yang dimaksud dengan lingkungan material adalah 
rumah, sawah, jalan, peralatan-peralatan dan sebagainya. Lingkungan sosial ialah 
organisasi sosial, stratifikasi, sosialisasi, gaya hidup, dan sebagainya. Lingkungan 
simbolik ialah segala sesuatu yang meliputi makna dan komunikasi, seperti kata, 
bahasa, agama/kepercayaan, ilmu, mite, nyanyian, seni, upacara, tingkah-laku, 
benda-benda, konsep-konsep, dan sebagainya”.4

2	 http://www.suararevolusi.com/2015/10/pola-pembangunan-wisata-di-kabupaten.html, 
diakses Tanggal 3 Nov 2017, Jam 06.45 WITA.

3 Ibid.
4 Ibid.



 106   |   e l -Tsaqâfah

Luas Pulau Lombok kurang lebih 5435 Km2.5 Banyak wisatawan mengatakan 
bahwa Lombok adalah sepotong surga di muka bumi.6 Pernyataan ini pasti merujuk 
kepada keindahan alam Pulau Lombok. Dalam sebuah kesempatan, Kepala Dinas 
Pariwisata NTB, L.M. Faozal mengatakan bahwa Lombok memiliki semua yang 
ingin orang kunjungi menyangkut alam, mulai dari ketinggian puncak gunung 
sampai keanekaragaman hayati bawah laut.7 Tidak heran, Lombok kini tengah dan 
terus akan diproyeksikan sebagai destinasi wisata kelas dunia. Gumi paer sasak itu 
memang sangat kaya dengan keindahan alam. 

Gumi paer sasak itu ditinggali oleh masyarakat sasak yang sekitar 80 % beragama 
Islam, 15 % Hindu (sebagian besar dulunya berasal dari Bali), sisanya pemeluk agama 
lain dari berbagai etnis selain tersebut di atas.8 Komposisi ini terjadi setelah perjalanan 
agama-agama dalam lintasan sejarah timbul dan tenggelam mulai dari agama “boda”, 
Hindu-Budha dan kemudian Islam. 

Islam masuk ke Lombok melalui dua jalur, yaitu dari barat ( Jawa) dan dari 
timur (Gowa).9 Dari sumber Jawa, nama yang sering disebut adalah Sunan Prapen 
atau Pangeran Prapen. Ada dua versi tentang jalur penyebaran Islam yang dilakukan 
oleh tokoh ini: pertama, melalui ekspedisi militer ke Lombok di Tahun 1545; dan 
kedua, segera setelah menaklukan Kerajaan Majapatih-Hindu, penguasa Islam di 
Jawa, mengirim sunan Prapen utusan ke Lombok dan Sumbawa untuk menyebarkan 
Islam. Utusan ini pertama kali berlabuh di Labuan Carik yang sekarang dikenal 
dengan Bayan di utara Pulau Lombok.10 Sementara itu, “Pada abad ke- 17 seluruh 
Kerajaan Islam Lombok berada di bawah pengaruh kekuasaan Kerajaan Gowa. 
Hubungan antara Kerajaan Gowa dan Lombok dipererat dengan cara perkawinan 
seperti Pemban Selaparang, Pemban Pejanggik, dan Pemban Parwa”. Inilah yang 
menjelaskan dua jalur masuknya Islam ke Pulau Lombok. 

Suku sasak meyakini bahwa agama dan adat sama-sama bisa berjalan tanpa yang 
satu menafikan yang lain. Lebih dari itu, pranata adat dengan segala simbol yang 
dimiliki adalah bentuk pengejawantahan dari ajaran agama (Islam dalam hal ini). 
Sistem nilai dalam budaya sasak terdiri dari tiga lapis: lapis terdalam adalah nilai-nilai 
dasar/filosofis, lapis kedua adalah penyangga moral dan lapis ketiga adalah simbol 
aplikatif  dari dua lapis sebelumnya.11 

5	  http://www.wacana.co/2010/07/sejarah-dan-tradisi-suku-sasak/, diakses Tanggal 3 Nov 2017, 
Jam 16.30 WITA. 

6	 http://www.republika.co.id/berita/gaya-hidup/travelling/16/01/21/o1aa6y361-sepotong-
surga-di-pulau-lombok, diakses Tanggal 3 Nov 2017, Jam 17.00 WITA. 

7 Disampaikan di acara Seminar Bahasa Arab dan Pariwisata Halal oleh HMJ PBA FTK UIN M -
taram, Sabtu, 5 November 2017.

8 https://id.wikipedia.org/wiki/Pulau_Lombok, diakses  Tanggal 5 November 2017, Jam 08.30 
WITA..

9	 Fadjal AR Bafadhal dan Asep Saefullah. Naskah Klasik Keagamaan Nusantara Cerminan Budaya 
Bangsa 1. Jakarta: Puslitbang Lektur Keagamaan Departemen Agama RI, 2005., h. 15.  

10 Asnawi. Respons Kultural Masyarakat Sasak Terhadap Islam. Jurnal Ulumuna IAIN Mataram, Vol 
IX Edisi 15, No 1, Januari-Juni 2005, h. 4-5. 

11 Sabirin. Konfigurasi Pemikiran Islam Tuan Guru: Respon Pemikiran Tuan Guru Terhadap Penetrasi 



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   107

Di lapis pertama ada nilai tindih yang memotivasi orang sasak untuk menjadi 
manusia yang patut (benar), patuh (taat), pacu (rajin), solah (baik) dan soleh (saleh, 
damai). Di lapis kedua, ada nilai maliq (larangan, tidak boleh) dan merang (semangat 
berbuat baik dan positif ). Sedangkan di lapis ketiga, praktik kolektif  untuk membangun 
kebaikan berasama seperti sangkep (musyawarah) dan lain-lain.12 

Pada lapis ketiga ini pulaa dikenal istilah krame (norma) dan awig-awig (aturan) 
yang digunakan oleh masyarakat sasak untuk mengatur kehidupan bersama dalam 
harmoni.  Dalam krame, ada tiga krame yaitu titi krame, base krame dan aji krame. 
Titi krame menyangkut aturan midang (berkunjung ke rumah pacar) dan betemue 
(bertamu). Base krame adalah bahasa tubuh dan lisan yang harus dilakukan dengan 
tertib-tapsila (sopan). Sedangkan aji krame menyangkut harga kehormatan seseorang 
yang biasanya dilakukan dalam prosesi pernikahan yang disebut sorong serah aji 
krame.13

Dalam sejarah-nya, masyarakat mengenal stratifikasi sosial berbasis jauh-dekat-
nya dengan raja dan keluarga kerajaan. Tingkatannya tersusun menjadi tiga: tingkat 
tertinggi ningrat atau perwangse (bangsawan kelas satu), di tengah ada triwangse 
(bangsawan kelas dua) dan tingkat terendah disebut jajar karang (orang biasa). Dua 
golongan pertama disebut permenak atau menak.14 

Strata sosial ini bisa dipastikan adalah warisan zaman kerajaan-kerajaan yang 
pernah eksis di Lombok dengan latar budaya dan agama Hindu yang terkenal dengan 
sistem kasta-nya. Jika pada masanya, pelapisan sosial ini bekerja efektif  dalam seluruh 
sistem sosial yang bekerja di masyarakat, kini pelapisan itu tidak lagi ketat dan kaku 
sebagaimana zaman dahulu. Sedikit saja yang masih tersisa, seperti gelar/sebutan di 
depan nama dan prosesi pada adat pernikahan. Selebihnya, acuan-acuan posisi sosial 
sudah banyak bergeser searah perubahan zaman yang sudah lebih egaliter, demokratis 
dan membasiskan penghargaan sosial berdasarkan merit system (pendidikan, keahlian, 
peran sosial dst). 

Bahasa Sasak adalah bahasa yang dipakai oleh suku Sasak. Kampung halamannya 
adalah Pulau Lombok. Diperkirakan (data Tahun 2010), penutur asli bahasa ini 
berjumlah sekitar 2.7 juta.15

Bahasa Sasak lebih banyak dipakai sebagai bahasa lisan ketimbang tulisan. 
Dialeknya terbagi menjadi lima, yaitu: dialek kuto-kutè (utara), nggeto-nggetè (tenggara), 
meno-menè (tengah), ngeno-ngenè (tengah timur, tengah barat) dan meriaq-meriku 
(tengah selatan).16   

Ajaran Wahabi pada Etnik Sasak di Pulau Lombok 1993-2007. Tesis. Program Pascasarjana UI, 2008, h. 25-26.
12 Ibid. 
13 Ibid, h. 33-34. 
14  http://www.wacana.co/2010/07/sejarah-dan-tradisi-suku-sasak/, diakses Tanggal 5 Nov 2017, 

Jam 20.30 WITA.
15 https://en.wikipedia.org/wiki/Sasak_language, diakses Tanggal 6 Nov 2017, Jam 11.00 

WITA. 
16 Sudirman Wilaian. Pemertahanan Bahasa dan Kestabilan Kedwibahasaan Pada Penutur Bahasa Sasak 



 108   |   e l -Tsaqâfah

Bahasa Sasak mengenal tingkatan-tingakatan bahasa mulai dari bahasa jamaq, 
tengaq dan alus. Bahasa halus biasanya digunakan dalam konteks formal sebagai bahasa 
pengantar dimana orang yang dihormati (menak, bangsawan) terlibat.17 Tingkatan-
tingkatan bahasa ini, menurut penelitian Peter K. Austin, bukanlah fenomena asli 
sasak, tetapi pinjaman dari Bali dan Jawa. Austin –dengan mengutip Nothofer—
menulis bahwa tingkatan-tingkatan bahasa dalam Bahasa Sasak, “’lend further support 
to the hypothesis that this system is not a sasak creation but a borrowing phenomenon’”.18 

Kini, baik sebagai bahasa lisan atau tulisan, bahasa Sasak semakin jarang dipakai 
sebagai satu-satunya bahasa dalam komunikasi orang sasak. Di kota, bahkan di desa, 
bahasa Indonesia lebih mendominasi sebagai bahasa komunikasi. Media-media yang 
beredar di gumi sasak juga sepenuhnya menggunakan bahasa Indonesia. Diperlukan 
strategi jitu agar bahasa Sasak kembali menjadi bahasa arus utama yang beredar 
di pulau Lombok. Jika tidak, bahasa ini akan terus menerus tergerus dan punah 
sebagaimana nasib banyak bahasa lokal di dunia.

Salah satu ciri khas orang Indonesia adalah jiwa seninya.19 Orang sasak rupanya 
tidak keluar dari gambaran ini. Masyarakat sasak adalah masyarakat yang senang 
berkesian. Kesenian sasak bisa ditemukan dimana-mana: di seni musik, seni lukis, 
seni pertunjukan, seni ukir dan lain-lain. 

Yang paling sering muncul adalah pertunjukan-pertunjukan “kesenian jalanan” 
yang orang sasak menamakannya kecimol, oncer, ale-ale, gendang beleq dan yang biasanya 
muncul di acara-acara ngiring penganten pada peristiwa nyongkolan.

Pada zaman dahulu, di banyak tempat di pulau Lombok begawe/pesta 
pernikahan bisa sampai memakan waktu berhari-hari. Pada malam hari, biasanya 
kesenian rakyat akan ditampilkan, mulai dari pementasan sandiwara, pertunjukan 
wayang dan pentas musik. Hingga hari ini, banyak orang sasak rela mengeluarkan 
banyak uang untuk begawe ketika anak mereka merariq/menikah meskipun 
memaksakan diri dengan berhutang karena kondisi ekonomi yang tidak imbang 
dengan keinginan untuk begawe beleq (pesta besar).

 Inilah paradoks antara kemiskinan di satu sisi dan jor-joran begawe/pesta di sisi 
lain. Kesenian yang membalut keperihan (kemiskinan) inilah yang menjadi salah satu 
ciri khas lagu-lagu sasak. Pangkat Ali menulis, “Jika ditelusuri dari cara berkesenian, 
khususnya seni suara, pekat sekali terpancar nuansa pilu. Selain mengambil lirik 
melankolis (tentang kepedihan hidup), tembang-tembang Sasak banyak melantunkan 

di Lombok. Jurnal Linguistik Indonesia, Tahun ke-28, No 1, Februari  2010 (23-39), h. 24-25.
17 Sri Wahyuningsih dkk. Polite Language Maintenance Among Members of  Sasak Noble Families in Mataram. The 

Indonesian Journal of  Language and Language Teaching, Vol 1, No 2, Mei 2016. 
18 Peter K. Austin, Documenting Endangered Literaty Genres in Sasak, Eastern Indonesia. Australia: 

ANDC., h. 5. 
19http://nationalgeographic.co.id/berita/2016/08/pidato-kebudayaan-mochtar-lubis-menguak-

enam-sifat-manusia-indonesia, diakses Tanggal 6 Nov 2017, Jam 16.30 WITA.



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   109

cinta (seperti suka dukanya bercinta), cinta pertama, patah hati, atau spirit hidup 
tanpa cinta…”.20 

Tetapi itulah jiwa seni. Ia bisa mengasyiki kebahagiaan tetapi juga kepiluan 
dan penderitaan. Jiwa seni orang sasak ini juga terwujud pada ukiran, tenunan yang 
proses pembuatannya disebut nyengsek, arsitektur bangunan/rumah adat, dan lain-
lain. Inilah sisi indahnya jiwa seni itu. Apapun yang disentuhnya bisa menampilkan 
keindahan, sebagaimana landscape Pulau Lombok yang seolah “lukisan” Tuhan yang 
dihamparkan di gumi sasak.  

Sebagaimana tergambar dalam sejarah, kekuasaan di Lombok dipegang oleh 
raja-raja, apakah raja-raja itu genuin dari suku sasak atau outsiders yang datang 
menaklukan kekuasaan raja-raja sasak. Kedekatan dan kooperasi dengan raja-raja 
penguasa ini melahirkan reward berupa gelar kebangsawanan atau aset-kekayaan. 
Dalam banyak narasi sejarah, para bangsawan suku sasak pun kemudian lebih sering 
berpihak kepada penguasa daripada rakyat kebanyakan. Yang paling menyakitkan 
adalah ketika para bangsawan sasak ini bermufakat jahat dengan penjajah untuk 
mengangkangi rakyat suku bangsa sasak sendiri.21 

Karya-karya novel berkonteks sejarah-nya Salman Faris misalnya adalah narasi 
tentang bagaimana tokoh sasak yang bervisi humanis, egaliter, pluralis (seperti tokoh 
Guru Dane) berjuang-memberontak dengan taruhan mati syahid untuk membebaskan 
rakyat bangsa sasak dari penjajahan –terutama dalam hal ini, konteksnya adalah 
kekuasaan raja-raja Bali dan penjajah Belanda di Lombok--. Dalam konteks berhadap-
hadapan seperti ini, yang juga dihadapi oleh para pejuang sasak ini adalah anak suku 
bangsanya sendiri yang menjadi pesuruh/sekutu para penguasa.22

Sementara itu, ketika banyak kalangan bangsawan sasak lebih dekat/berpihak 
dengan pihak penguasa/penjajah, komando perjuangan rakyat sasak diambil alih 
oleh para tuan guru. Ketika para bangsawan sasak menjadi bagian dari struktur 
pemerintahan Belanda, Tuan Guru mengambil peran sebagai pemimpin sosial-politik 
rakyat sasak.23 

C.	 Pengetahuan dan Perilaku dalam Masyarakat Sasak
Kalau boleh disimplifikasi, sasak adalah sama dengan Islam plus adat. Meskipun 

di ujung utara Pulau Lombok pernah dan masih ada varian Islam yang disebut “Islam 
Wetu Telu” tetapi sebagian besar masyarakat sasak adalah seratus persen muslim. 
Jika ada pandangan strereotype tetang pengikut “Islam Wetu Telu” di daerah Bayan 

20 http://budaya.kampung-media.com/2016/12/22/ciri-ciri-umum-suku-sasak-17069, diakses 
Tanggal 6 Nov 2017, Jam 20.30 WITA.

21 http://www.sasak.org/2010/11/van-der-kraan-dan-menak-bangsawan-sasak/, diakses Tan -
gal 7 Nov 2017, Jam 06.10 WITA. 

22http://rensingbatdesa.blogspot.co.id/2011/10/salman-faris-penulis-novel-guru-dane.
html,diakses Tanggal 7 Nov 2017, Jam 17.00 WITA. 

23 Jeremy Kingsley. Tuan Guru, community and conflict in Lombok, Indonesia  (Dissertation). Me -
bourne: Melbourne Law School The University of  Melbourne, 2010. H. 94-95.



 110   |   e l -Tsaqâfah

dan sekitarnya, tetapi ada dua hal dari persepektif  lain yang mesti dipertimbangkan: 
pertama, bahwa Islam Wetu Telu bukanlah agama yang menyempal dari Islam, tetapi 
penerapan Islam yang ditubuhkan pada peristiwa dan pranata adat; kedua, jika tesis 
bahwa orang sasak = Islam + adat, maka mempraktikkan Islam dengan cara Bayan 
adalah pembuktian par exellence dari tesis ini.

Karena menurut salah satu versi adalah bahwa dari awal mula penyebaran Islam 
–secara literatur, versi ini yang disebut lebih awal—terjadi tidak melalui expedisi 
militer tetapi perjalanan dakwah dari seorang dan kemudian beberapa orang ulama, 
seperti Syekh Abdurrazzaq al-Gauts yang diklaim makamnya masih berada di komplek 
Masjid Kuno Bayan dan murid-murid beliau, maka proses islamisasi di gumi sasak 
terjadi secara smooth tanpa benturan dengan pranata adat/tradisi dan sosial yang 
sudah lebih dahulu eksis di gumi paer sasak. 

 Ketika kemudian Kerajaan Selaparang sebagai kerajaan besar yang pernah eksis 
di Lombok menjadi muslim/Islam, maka proses integrasi Islam dengan adat berjalan 
semakin sistematis-massif-terencana. Itulah yang masyarakat muslim sasak warisi 
hingga hingga hari ini. Dimulai dari akar makna kata sasak misalnya, sudah terpatri 
ajaran tauhid di situ. Sasak menurut Anggrat Idrus berasal dari sa’ sa’ yang berarti 
yang satu, yang esa. Orang sasak muslim sepenuhnya mengacu dalam pengetahuan 
dan perilaku kepada “Yang Satu, Yang Esa” ini. 

Ajaran pokok, inti dan berada di hulu ini kemudian meng-hilir ke aturan-aturan 
adat yang lebih rinci dan implementatif-mengikat. Aturan adat soal sorong serah aji 
krame misalnya, merupakan pengejawantahan dari ajaran-ajaran Islam. Aji krame, 
harga diri (adat) 33 melambangkan wirid setelah shalat yang masing-masing diulang-
ulang sebanyak 33 kali; aji 66 adalah penjumlahan dari 33 yang pertama plus sifat-
sifat Allah dan sifat-sifat Rasululllah Muhammad SAW; sedangkan aji 100 adalah 
perlambang dari 99 nama-nama Allah yang terbaik (al-asma’ al-husna) plus tauhid, 
Allah yang esa.24 

Secara sosial, hidup lurus adalah filosofi hidup yang paling inti pada masyarakat 
sasak. Inilah makna filsafat hidup yang digali dari kata Lombok (baca: lumbu’) yang 
berarti lurus. Dalam perspektif  Islam, ini adalah, as-Shirath al-Mustaqim, jalan yang 
lurus. Pandangan dan nilai filosofis ini menurut filsafat hidup yang lebih operasional 
pada orang sasak, yaitu tindih, maliq dan merang.  

Tindih, kurang lebih, bermakna kejujuran, satunya kata dan perbuatan. Jujur 
juga bermakna hati-hati dalam membuat pilihan; berusaha selalu mencari yang 
benar dalam ungkapan dan tindakan; tidak neko-neko dan teguh berpegang pada 
prinsip dalam hubungan sosial-kemasyarakatan. Jika sudah dikhianati, orang sasak 
tidak akan percaya sampai mati; tetapi begitu percaya dengan orang lain, ia akan bela 
sampai mati juga –kadang-kadang tanpa peduli apakah orang yang dipercayainya itu 
benar atau salah. 

24 Ibid. 



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   111

Maliq, kurang lebih, maknanya adalah pantang, tidak elok (bukan hanya tidak 
boleh), kata orang sunda; pamali atau haraj dalam Bahasa Arab. Sejatinya orang sasak 
pantang berbuat hal-hal yang bertentangan dengan bukan hanya aturan yang tegas 
dalam agama tetapi juga yang bertentangan dengan adab, tata krama atau etiket dalam 
agama. Contoh kecil saja, ketika rowah (tasyakuran atau selamatan) dan kemudian 
makan bersama, para jamaah akan pantang membasuh tangan duluan sebelum tuan 
guru, kyai atau orang yang dihormati membasuh tangannya. 

Merang, lebih kurang, artinya adalah tajam. Kiasan atau tamsil ini diambil dari 
senjata tajam. Senjata tajam akan mudah digunakan untuk segala tujuan jika terus 
diasah dan dijaga ketajamannya. Artinya dalam kehidupan sosial, orang sasak selalu 
berusaha untuk berguna bagi orang lain. Jika ada yang kepaten (anggota keluarganya 
meninggal dunia), tanpa diminta tetangganya akan membantu. Demikian juga 
kalau ada hajat yang memerlukan bantuan orang lain. Ke-guyub-an dan ketuntasan 
melaksanakan pekerjaan akan sangat terasa dengan pengaplikasian nilai merang ini. 
Lebih dari itu, filosofi merang menuntut inovasi dalam pekerjaan, baik dari segi 
kuantitas maupun kualitasnya. 

D.	 Kesimpulan
Inti identitas orang sasak adalah gabungan antara agama (Islam) dan adat. 

Adat dipahami sebagai pengejawantahan dari ajaran agama. Formasi ini terbentuk 
oleh sejarah, tanah air, model produksi, struktur sosial, bahasa, seni dan politik-
kekuasaan.

Bauran berbagai unsur tadi membentuk formasi pengetahuan yang tipikal 
pada masyarakat sasak. Mekanisme mengalir dari agama sebagai hulu dari segala 
pengetahuan, kemudian diturunkan ke pranata budaya dan diartikulasikan pada 
tulisan atau ucapan yang menjadi acuan perilaku orang sasak kebanyakan. Inti 
perilaku itu adalah lurus (lomboq)-nya ucapan dan tindakan yang diturunkan pada 
berbagai perilaku spesifik yang memelihara keharmonisan hubungan antara manusia 
dengan Tuhan, alam dan sesama.

Daftar Rujukan 
AA. Ngr. Anom Kumbara. Konstruksi Identitas Orang Sasak di Lombok Timur, Nusa 

Tenggara Barat. Jurnal Humaniora, Vol 20, No 3, Oktober 2008.

Ahmad Amir Aziz. Islam Sasak: Pola Keberagamaan Islam Lokal di Lombok. Jurnal Millah, 
Vol VIII, No 2, Februari 2009. 

Ahmad Ba’albakki dkk. al-Huwiyyah wa Qadlayaha fi al-Wa’y al-‘Arabi al-Mu’ashir. 
Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-Arabiyah, 2013.



 112   |   e l -Tsaqâfah

Asnawi. Respons Kultural Masyarakat Sasak Terhadap Islam. Jurnal Ulumuna IAIN 
Mataram, Vol IX Edisi 15, No 1, Januari-Juni 2005.

Alex Mucchielli. Al-Huwiyyah (Tjm: Dr. Ali Wathfah). Damaskus: Dar an-Nasyr al-
Faransiyyah, 1993. 

Erni Budiwanti. Islam Sasak:Waktu Telu Vs Waktu Lima. Yogyakarta: LKiS, 2000. 

Fadjal AR Bafadhal dan Asep Saefullah. Naskah Klasik Keagamaan Nusantara Cerminan 
Budaya Bangsa 1. Jakarta: Puslitbang Lektur Keagamaan Departemen Agama 
RI, 2005. 

Fahrurrozi. Dakwah Tuan Guru dan Transformasi Sosial di Lombok Nusa Tenggara Barat. 
Disertasi, Sekolah Pascasarjana, UIN Syarif  Hidayatullah, Jakarta, 2010. 

Geoffrey E. Marrison. Sasak and Javanese Literature of  Lombok. Leiden: KITLV Press, 
1999. 

George Tharabsyi. Nazhariyt al-Aql. London: Dar as-Saqi, Cet II, 1999.

Hassan Hanafi. Al-Huwiyyah. Cairo: al-Majlis al-A’la li ats-Tsaqafah, 2012.  

Imaduddin Khalil. At-Tafsir al-Islami li at-Tarikh. Beirut: Dar al-Ilmi li al-Malayin, Cet 
II, 1981.

Jeremy Jacob Kingsley, Tuan Guru Community and Conflict in Lombok Indonesia. The 
University of  Melbourne. PhD Thesis. 2010.

John Klock, Historical Hydrologic Landscape Modification and Human Adaptation in 
Central Lombok Indonesia from 1894 to the Present. Geo 522. Maret 2008. 

Kontjaraningrat. Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia, 1994.

L. Ibrahim M. Thoyyib. Wajah Lombok Zaman Dahulu. Jakarta: Tunas Ilmu, Jakarta, 
2010. 

____________, Jejak Dakwah Para Wali. Jakarta: Tunas Ilmu, Jakarta, 2010. 

L.H. Lukman. Pulau Lombok dalam Sejarah. Lombok: Cerdas Press, 2005.

L. Mulyadi. Sejarah Gumi Sasak Lombok. Malang: ITN, 2014.  

Mahsun. Kajian Dialektologi Diakronis Bahasa Sasak di Pulau Lombok. Yogyakarta: 
Gama Media, 2006. 

____________, Bahasa dan Relasi Sosial: Telaah Kesepadanan Adaptasi Linguistik  
dengan Adaptasi Sosial. Yogyakarta: Gama Media, 2006.  

Mahyuni. Speech Style and Cultural Consciousness in Sasak Community. Lombok: Cerdas 
Press, 2006.

____________, Valuing Language and Culture: an Example from Sasak. Makara Sosial 
Humaniora, Vol 11, No 2, Desember 2007. 

Michel Foucoult, The Archaeology of  Knowledge (Tjm: A.M. Sheridan Smith). New 
York: Pantheon Book, 1971.  



Volume X VI ,  Nomor 2 ,  Jul i -Desember    |   113

Mohamed Abid al-Jabiri. Takwin al-Aql al-Arabi. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah 
al-Arabiyah, Cet. X, 2009.

Peter K. Austin, Issues in the Creation of  Trilingual Dictionary for Sasak, Eastern Indonesia. 
University of  London, ICLDC Workshop, Feb 2011.

_________, Aksara Sasak, an Endangered Script and Scribal Practice, London: University 
of  London, SOAS, 2014.

_________, Reading the Lontars: Endangered Literature of  Lombok, Eastern Indonesia. 
London: University of  London, SOAS, 2014.(p. 27-48)

_________, Documenting Endangered Literaty Genres in Sasak, Eastern Indonesia. 
Australia: ANDC.

Sabirin. Konfigurasi Pemikiran Islam Tuan Guru: Respon Pemikiran Tuan Guru Terhadap 
Penetrasi Ajaran Wahabi pada Etnik Sasak di Pulau Lombok 1993-2007. Tesis. 
Program Pascasarjana UI, 2008.

Sri Wahyuningsih dkk. Polite Language Maintenance Among Members of  Sasak Noble 
Families in Mataram. The Indonesian Journal of  Language and Language 
Teaching, Vol 1, No 2, Mei 2016.

Sudirman Wilaian. Pemertahanan Bahasa dan Kestabilan Kedwibahasaan Pada Penutur 
Bahasa Sasak di Lombok. Jurnal Linguistik Indonesia, Tahun ke-28, No 1, 
Februari  2010 (23-39). 

Syahdan. Sasak-Indonesian Code Switching. Dissertation. University of  Arizona, 1996. 

Thomas L. Friedman, The World is Flat: A Brief  History of  21st Century. New York: 
Farrar, Strous and Giroux, 2005.

Toni Syamsul Hidayat. Bahasa Sasak Halus dan Perilaku Sosial Masyarakat Penuturnya. 
Seminar Nasional Pemertahanan Bahasa Nusantara. Magister Linguistik PPs 
UNDIP Semarang, 6 Mei 2010.   


