
El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

| 117 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

 
 
 
 
 

DISKURSUS QIYAS NAHWI PERSPEKTIF IBN MADA DAN ABU 
ASWAD AD- DU’ALI 

 
Hairuddin Arsyad 

Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia 
Corresponding Author: hairuddinarsyad@upi.edu 

 
Aji Rizqi Ramadhan 

Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia 
ajiirizqi@upi.edu 

 
Asep Sopian 

Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia 
asepsopian@upi.edu 

 
 

Article History 
Submitted: 29 Apr 2024; Revised: 03 May 2024; Accepted: 06 May 2024 

DOI 10.20414/tsaqafah.v23i1.10012 
 

Abstract 
There are four nahwu postulates agreed upon by the majority of ulama, namely as-
sima', al-ijma', al-qiyas, and istishab al-hal. Ibn Mada and Abu Aswad Ad-Du'ali 
agreed on four components of Qias, namely al-asal, furu', illat, and law. However, 
this research aims to identify his contribution to the field of nahwi science and 
identify the contrasting views that occur between Ibn Mada and Abu Aswad Ad-
Du'ali in the use of qias in ulus nahwi. The research method used is qualitative with a 
literature study as a source of data collection. Data analysis techniques include an in-
depth analysis of the contributions of Ibn Mada and Abu Aswad Ad-dual in the field 
of Usul Nahwi and a contrast to the use of Qias Nahwi as law. The result of this 
research is that in the discourse on Qiyas Nahwi, the perspectives of Ibn Mada and 
Abu Aswad al-Du'ali present different but complementary approaches. Ibn Mada 
emphasized structure and precision in applying Qiyas, while Abu Asad al-Du'ali was 
more inclined towards context and flexibility in using this method. These two 
approaches enrich our understanding of how Qiyas can be applied effectively in 
understanding and applying the law. 
Keywords: Abu Aswad Ad- Du’ali perspective, Ibnu Mada perspective, qias nahwi 

 

 
 
 
 
 
 
 

Vol. 23, No. 1, April 2024 
P-ISSN 2087-3638, E-ISSN 2655-7746 
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/eltsaqafah 

mailto:hairuddinarsyad@upi.edu
mailto:ajiirizqi@upi.edu
mailto:asepsopian@upi.edu
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1441861208&1&&
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1546830981&1&&
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/eltsaqafah


Diskursus Qiyas Nahwi…. (H. Arsyad, A. R. Ramadhan, A. Sopian) 

|118 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Abstrak 
Terdapat empat dalil- dalil nahwu yang disepakati jumhur ulama yaitu as-sima’, al-ijma’, 
al-qiyas, dan istishab al-hal. Ibnu Mada dan Abu Aswad Ad-Du’ali menyepakati 
empat komponen Qias yaitu al-asal, furu’, illat dan hukum. Namun penelitian ini 
bertujuan untuk mengidentifikasi kontribusinya dalam bidang ilmu nahwi, dan 
mengidentifikasi kontras pandangan yang terjadi di antra Ibnu Mada dan Abu Aswad 
Ad-Du’ali dalam penggunaan qias dalam usul nahwi. Metode penelitian yang 
digunakan adalah kualitatif dengan studi pustaka sebagai sumber pengumpulan data. 
Teknik analisis data meliputi analisis mendalam terhadap kontribusi Ibnu Mada dan 
Abu Aswad Ad-du’ali dalam bidang Usul Nahwi dan kontras terhadap penggunaan 
Qias nahwi sebagai hukum. Hasil dari penelitian ini adalah dalam diskursus tentang 
Qiyas Nahwi, perspektif Ibnu Mada dan Abu Aswad al-Du'ali menyajikan 
pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi. Ibnu Mada menekankan pada 
struktur dan ketepatan dalam menerapkan Qiyas, sementara Abu Asad al-Du'ali lebih 
cenderung pada konteks dan fleksibilitas dalam menggunakan metode ini. Kedua 
pendekatan ini memperkaya pemahaman kita tentang bagaimana Qiyas dapat 
diterapkan secara efektif dalam memahami dan menerapkan hukum. 
Kata Kunci: perspektif Abu Aswad Ad-Du’ali, perspektif Ibnu Mada, qias nahwi 

 

1. PENDAHULUAN 

Pada masa para Sahabat Nabi Muhammad, kesadaran akan kesalahan dalam penggunaan 

bahasa, terutama saat membaca al-Qur'an, memunculkan kekhawatiran di kalangan tokoh dan 

kelompok Islam. Inisiatif diambil untuk menyelesaikan masalah ini, dan Abu Aswad Ad-Duali 

menjadi tokoh utama yang mengusulkan solusi dengan menyusun disiplin nahwu. Dengan 

demikian, untuk mengatasi masalah tersebut, penting bagi umat Islam pada masa itu untuk 

mempelajari ilmu ushul nahwu, yang merupakan kaidah dan ketentuan dalam Bahasa Arab (Firda, 

2023). 

Dari beberapa pengertian Ushul An-Nahwi menurut para tokoh-tokoh dapat dipahami 

bahwa Ushul an-nahwi ialah ilmu yang mempelajari dalil-dalil nahwu serta kaidah-kaidah tata 

bahasa Arab (ilmu nahwu). Karena setiap bahasa harus memiliki susunan yang teratur dan berpola 

sehingga membentuk suatu keseluruhan yang bermakna dan berfungsi. Ilmu ini tidak saja 

dipahami sebagai sejumlah kumpulan kaidah nahwu dalam berbagai persoalan, tetapi dari term 

ushul an-nahwi juga dapat dipahami bagaimana sesungguhnya proses dalam pembentukkan 

kaidah-kaidah nahwu tersebut (Nola G.J.& Jasmin., 2023; Susiawati, 2018). 

Ushul nahwu merupakan cabang ilmu dalam bidang bahasa arab yang berfokus pada dalil-

dalil nahwu secara umum atau global. Dalil-dalil nahwu ada empat, yaitu as-sima’, al-ijma’, al-

qiyas, dan istishab al-hal. Ushul nahwu sangat penting untuk dipelajari dan dipahami oleh para 

pembelajar bahasa Arab, karena ushul nahwu merupakan landasan sekaligus epistemology dari ilmu 

nahwu. Dalam ushul nahwu dibahas mengenai sumber-sumber, dalil-dalil, serta prinsip-prinsip 

penemuan nahwu (Ratnasari & Putra, 2023 ; Aini, et al, 2023; Latifah Fauziah & Sopian, 2023). 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

| 119 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Ilmu nahwu merupakan salah satu ilmu yang sangat urgen dalam konteks untuk memahami 

teks-teks Arab baik teks klasik maupun modern. Bahkan lebih urgennya lagi, ketika ilmu nahwu 

ditempatkan sebagai alat untuk memahami Al- Qur’an dan Al-Hadist. Sejajar dengan ilmu al-ushul 

(ilmu kalam), ilmu nahwu dalam kategori klasifikasi pengetahuan tradisional klasik termasuk dalam 

cabang pengetahuan yang nadoja wa ikhtaraqa yaitu pengetahuan yang telah matang dan terbakar 

hangus (Fatoni, 2019). Kaidah-kaidah Bahasa Arab muncul sebagai respons terhadap masalah 

perbedaan bacaan dan lahn yang disebabkan oleh kedatangan banyak orang non-Arab yang 

belajar Islam di pusat agama Islam, Mekah dan Madinah. Interaksi yang semakin intens antara 

masyarakat Arab dengan non-Arab menyebabkan kesalahan berbahasa (lahn) dalam Bahasa Arab 

mulai muncul dan menyebar, juga mempengaruhi cara orang membaca Al-Qur'an. (Eka Rizal, 

2021). 

Qiyas adalah salah satu kaidah yang digunakan dalam merumuskan Bahasa Arab. Meskipun 

Ulama Ibnu Mada dan Abu Aswad Ad-Du’ali sepakat tentang pentingnya Qiyas, namun terdapat 

perbedaan dalam penerapannya. Meskipun demikian, urgensi metode Qiyas dalam penetapan 

ilmu nahwu tetap sangat penting, bahkan hingga saat ini. Metode Qiyas masih relevan dan dapat 

dijadikan alternatif dalam penetapan hukum ilmu nahwu. Qiyas Nahwi memiliki arti penting dalam 

tata bahasa Arab karena membantu dalam pengembangan bahasa, analisis, dan pemahaman, 

berkontribusi pada pengayaan bahasa Arab (Ni’mah, 2008; Rini, 2019; Muhyiddin, 2013). 

Terdapat beberapa peneliti yang membahas tentang Qias Nahwi namun belum banyak yang 

membahas tentang Diskursus Qias Nahwi dalam perspektif  Ibnu Mada dan Abu Al-Aswad Ad-

du’ali. Salah satunya adalah peneliti (Wati Susiawati, 2018) yang membahas tentang Qias Usul 

Nahwi dalam perspektif Ibnu mada, Metode yang digunakan dalam penelitian sebelumnya 

menganalisis buku Ibnu Mada “al-Radd 'Ala al-Nuhat” untuk memahami ide-ide kontradiktif dan 

penolakannya terhadap praktik-praktik seperti qiyas, ta'lil, ta'wil, dan 'amil. Oleh karna itu artikel 

ini membahas tentang diskursus Qias Nahwi dalam perspektif  Ibnu Mada dan Abu Al-Aswad Ad-

Du’al. Yang dimana Ibnu Mada menolak praktek qias sedangkan Abu Aswad Ad-du’ali 

Membolehkan praktek qias sehingga peneliti memandang perlu untuk mengkaji perbedaan 

pandangan yang terjdi diantara kedua ulama tersebut. 

 

2. LANDASAN TEORI 

Qiyas adalah salah satu dasar hukum yang digunakan dalam merumuskan prinsip-prinsip 

ilmu nahwu (Firda, 2023). Sementara itu Ada beberapa pengertian qias yang dikemukakam oleh 

para akhli, antara lain: Qias Nahwi Menurut Jalaluddin As-Suyuthy menyebutkan bahwa  



Diskursus Qiyas Nahwi…. (H. Arsyad, A. R. Ramadhan, A. Sopian) 

|120 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Qiyas adalah proses menghubungkan suatu hal yang tidak memiliki dalil langsung ke dalam 

sesuatu yang telah memiliki dalil, asalkan keduanya memiliki makna yang serupa. Ini juga 

mencakup menerapkan prinsip yang telah memiliki dalil ke dalam situasi yang belum memiliki 

dalil, asalkan maknanya sama. (Es-Suyûtî, 2006). 

Selain itu, Ibnu Manzhur menyatakan bahwa qiyas adalah 

 Qias secara Bahasa artinya adalah perkiraan, ketentuan, kesamaan jadi mengukur sesuatu 

dengan memperikarakanya dengan kesamaannya (2012  ,خان محمد  -Sementara itu, Al .(دكتور 

Iskandary mengatakan bahwa analogi (qiyas) adalah: mengembalikan hukum suatu kata kepada 

asalnya (Choironi, 2020). 

Secara etimologi, Qiyas berasal dari akar kata  ا  yang berarti "mengukur". 

Secara terminologi, ulama memberikan beberapa definisi Qiyas, antara lain: 

1. Menggabungkan dua variabel, di mana kebenaran variabel pertama berarti kebenaran 

variabel kedua, dan kesalahan pada variabel kedua berarti kesalahan pada variabel 

pertama. 

2. Beberapa mengatakan Qiyas adalah mengaplikasikan hukum yang sudah ada untuk kasus 

yang baru karena adanya 'illat yang sama. 

3. Ada yang menggambarkan Qiyas sebagai mengadopsi hukum dari situasi yang sudah 

dikenal ke situasi yang belum dikenal. 

4. Emil Badi ya’kub menyatakan Qiyas sebagai mengembalikan sesuatu ke padanannya atau 

mengukur sesuatu yang belum memiliki referensi langsung dari perkataan orang Arab 

dengan sesuatu yang sudah memiliki referensi (Hairuddin, 2019). 

Sejak awal perkembangan kajian ilmu bahasa Arab yang digagas oleh Abu-l-Aswad Ad-

Du’ali (w. 69 H), konsep al-qiyas (analogi) telah diterapkan, meskipun istilah "qiyas" belum 

dikenal pada waktu itu. Baru pada masa Ibn Abi Ishaq al-Hadhrami (w. 117 H), istilah qiyas 

diperkenalkan dan disebarkan serta diterapkan dalam kajian ilmu bahasa Arab dengan luas. 

Konsep qiyas yang diperkenalkan oleh al-Hadhrami bertujuan untuk menetapkan kaidah-kaidah 

kebahasaan dengan cara menganalogikan kepada kaidah yang sudah ada. Dalam konsep ini, juga 

dikenal istilah al-Syadzwa al-Ithrad, yaitu suatu kaidah penyeleksian terhadap kaidah-kaidah yang 

akan dijadikan sandaran analogi, sehingga penganalogian tersebut menjadi standar dan dapat 

dipertanggungjawabkan. Konsep qiyas ini juga dikenal dengan nama al-Qiyas al-Istiqra-i (Induktif 

Analogi), karena cara kerjanya yang meng-analogikan dari kaidah yang umum kepada kaidah yang 

khusus dengan melakukan penyeleksian (Muhyiddin, 2013). 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

| 121 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini termasuk penelitian kualitatif deskriptif karena mendeskripsikan dikursus qias 

nahwi dalam perspektif ibnu mada dan abu al aswad ad du’ali. Jika dilihat dari tempat pengambilan 

data, penelitian ini termasuk penelitian kepustakaan atau library research karna data-data yang 

dibutuhkan berupa buku rujukan yang berasal dari perpustakaan dan dokumen online. Sumber data 

dalam penelitian ini adalah buku-buku dan jurnal-jurnal yang bertemakan tentang nahwu, ushul 

nahwi, metode Qias, definisi Qias, Qias menurut Ibnu Mada dan Abu Aswad Ad-duali. Adapun 

analisis data dalam penelitian ini menggunakan teknik spiral analisis dimana penulis menafsirkan 

kembali hasil pembacaan dari sumber rujukan yang ada secara berulang-ulang dan menyesuaikan 

hasilnya dengan judul dan tujuan penulisan (Ahmad Faiz Mahbubi Addaraini, Miftahul Huda, 

2022). Peneliti juga menggunakan Metode komparasi, adalah pendekatan penelitian yang 

digunakan untuk membandingkan dan menganalisis kesamaan serta perbedaan antara dua atau 

lebih fenomena, konsep, teori, atau entitas lainnya. Tujuan utama dari peneliti menggunakan 

metode ini adalah untuk memahami karakteristik, sifat, atau implikasi dari objek yang 

dibandingkan (Khilmi Hidayatulloh, 2019) 

 

4. PEMBAHASAN  

Ibnu Mada dan Konsep Qias Nahwi 

Ibn Mada, juga dikenal sebagai Ahmad bin Abdurrahman bin Muhammad bin Saad bin 

Harits bin Ashim Ibn Madda al-Lakhmi, lahir di Cordova pada tahun 513 H dan meninggal di 

Seville pada tahun 592 H. Dia adalah seorang pemikir reformis terkemuka yang tumbuh dalam 

keluarga yang dihormati dan berpengaruh, dia hidup selama pemerintahan dinasti Murabitin dan 

Muwahhidin di Andalusia, yang sangat mempengaruhi pemikirannya di bidang nahwu (tata 

bahasa Arab) (Susiawati, 2018). 

 Ibnu Mada dikenal karena ide-idenya yang kontradiktif dibandingkan dengan tokoh- 

tokoh Nuhat lainnya pada masanya, menolak praktik-praktik seperti qiyas aqli dan ta'lil 

thawani,Dia tidak menerima keberadaan 'amil lafzi dan menaruh keyakinannya pada apa yang 

disebut sima'i oleh Nuhat, Penolakan Ibnu Mada meluas ke praktik- praktik seperti qiyas, ta'lil, 

ta'wil, dan 'amiles, menekankan pendekatan yang berbeda dalam studinya tentang usul al-nahwi 

(Susiawati, 2018) 

Ibnu Mada mengizinkan penggunaan qiyas di bidang ilmu nahwu, tetapi hanya jika 

didukung oleh bukti tekstual yang jelas,dia menolak qiyas aqli dalam studi linguistik, mengkritik 

kurangnya hubungan komprehensif antara elemen- elemen yang dibandingkan,Ibnu Mada 

menekankan bahwa ekspresi linguistik orang Arab jelas dan tidak memerlukan interpretasi lebih 



Diskursus Qiyas Nahwi…. (H. Arsyad, A. R. Ramadhan, A. Sopian) 

|122 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

lanjut seperti amil, ta'wil, atau ta'lil kecuali didukung oleh bukti tekstual dari orang Arab sendiri 

(Faisol, 2011) Qiyas dalam ilmu nahwu melibatkan perbandingan elemen linguistik dengan bukti 

tekstual yang jelas, Qiyas diterapkan dengan membawa aturan yang tidak berlaku ke yang sudah 

ada berdasarkan kesamaan makna, Ta'lil adalah metode dalam nahwu untuk menemukan aturan 

linguistik dengan mengidentifikasi penyebab yang mengarah pada kesimpulan spesifik (Faisol, 

2011). 

Metodologi Penggunaan Qiyas dalam Karya Ibnu Mada: Karya Ibnu Mada melibatkan 

pemanfaatan qiyas dalam pemecahan masalah linguistik, mengarahkan sesuatu tanpa bukti ke 

sesuatu dengan bukti dalam Nahwu. Qiyas dalam karya Ibnu Mada dibagi menjadi qiyas istiqrai 

dan qiyas syakli, dengan komponen seperti ashl, far', illat, dan hukm. Hukm dalam Usul Nahwu 

dalam karya Ibnu Mada memiliki makna ganda, satu terkait dengan qiyas Istiqro'i dan yang lainnya 

membahas hukum pasca-qiyas dan kesimpulan (Ahmad Zaky, 2020) Qiyas Istiqra'i berfokus pada 

memperoleh putusan hukum dengan analogi berdasarkan alasan mendasar yang dimiliki dengan 

kasus asli. Qiyas Syakli melibatkan transformasi formal pemahaman qiyas, beralih dari kepatuhan 

yang ketat terhadap fenomena ke pendekatan yang lebih terstruktur berdasarkan alasan mendasar 

yang serupa. Qiyas Istiqra'i bertujuan untuk menjaga kemurnian bahasa Arab dan membantu 

dalam memahami Al-Quran. Qiyas Syakli telah dikembangkan dari waktu ke waktu, dengan para 

sarjana seperti Ibn al- Anbari, Asy-Suyuthi, dan Ibn Jinni berkontribusi pada 

formalisasinya(Abdul Aziz, & Muhammad Hasan 1995) Qiyas Istiqrai adalah metode analogi yang 

digunakan dalam menentukan penerimaan atau penolakan pola bahasa dalam kata atau kalimat 

tertentu. Qiyas Shakli adalah metode analogi lain yang digunakan dalam analisis linguistic (Balkis 

Aminallah Nurul Mivtakh, 2022). 

Konsep Qias Nahwi menurut Ibnu Mada 

Qiyas adalah konsep dalam usul al-nahwi, yang terdiri dari empat komponen: qiyas, ta'lil, 

ta'wil, dan 'amiles. Ibnu Mada secara eksplisit menolak qiyas aqli, yang merupakan analogi 

rasional, sebagai bagian dari qiyas. Qiyas melibatkan menggambar deduksi analogis dalam 

yurisprudensi Islam untuk mengatasi isu-isu baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam Al-

Quran atau Hadis. Dalam konteks usul al-nahwi, qiyas memainkan peran penting dalam penalaran 

hukum dan menyimpulkan penilaian berdasarkan prinsip-prinsip yang ada. Penolakan qiyas aqli 

oleh Ibnu Mada menandakan kepergiannya dari penalaran analogis rasional yang diterima oleh 

ulama lain pada masanya, menunjukkan perspektif uniknya tentang interpretasi hukum (Susiawati, 

2018). 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

| 123 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Abu Aswad Ad-Du’ali dan Konsep Qias Nahwi 

Abu al-Aswad ad-Du'ali lahir di Kufah sekitar tahun 603 M dan memeluk Islam menjelang 

akhir era kenabian. Dia adalah teman dekat Khalifah Ali bin Abi Thalib dan mendukungnya 

selama Pertempuran Siffin. Abu al-Aswad ad-Du'ali memainkan peran penting dalam 

pengembangan tata bahasa Arab, terutama dalam menetapkan aturan Nahwu untuk memastikan 

pengucapan dan pemahaman yang benar dari teks Quran (Wirakusumah, 2014) Kontribusi Abu al-

Aswad ad-Du'ali dalam Tata Bahasa Arab, Abu al-Aswad ad-Du'ali meletakkan dasar tata bahasa 

Arab dan merumuskan aturan i'rab, menetapkan dasar Nahwu. Dedikasinya untuk mengajar 

membuat banyak muridnya menjadi ahli dalam bahasa Arab, seperti Abu Amru bin 'Alaai dan Al-

Kholil al-Farahidi al-Bashri. Keahlian Abu al-Aswad ad-Du'ali dalam tata bahasa Arab sangat 

membantu penutur non-Arab dalam memahami teks-teks Arab secara akurat. Dia diakui sebagai 

tokoh kunci dalam sejarah tata bahasa Arab, mendapatkan gelar “bapak bahasa Arab 

(Wirakusumah, 2014 ; Hisyam, 2023). 

Pemahaman Abu Aswad Ad-Duali tentang Qias Nahwi sangat mendasar dalam 

pengembangan Ilmu Nahwu, di mana ia berkontribusi secara signifikan, Dia dikenal karena 

keahliannya dalam bahasa Arab dan memperkenalkan tanda baca pada aksara atau naskah 

Quran, membantu pengucapan dan pemahaman yang benar. Abu Aswad al-Du'ali 

memprakarsai prinsip-prinsip qiyas dalam merumuskan aturan linguistik pada awal tata bahasa 

Arab, yang kemudian berkembang menjadi berbagai aliran tata bahasa. Pendekatannya 

melibatkan penerapan qiyas dalam menganalisis teks Quran, berkontribusi pada pengembangan 

Nahwu (Ahmad Zaky, 2020). 

Abu al-Aswad ad-Du'ali dikenal karena kontribusinya pada tata bahasa Arab, khususnya 

Nahwu dan Sharf. dia mengembangkan sistem menggunakan titik-titik merah sebagai tanda 

diakritik untuk menunjukkan unsur-unsur tertentu dari kata- kata Arab, pendekatan inovatif 

terhadap tata bahasa Arab memiliki dampak abadi pada pemahaman dan studi bahasa Arab. 

Penandaan Kata-kata Arab oleh Abu al- Aswad ad-Du'ali menggunakan titik-titik merah sebagai 

tanda diakritik untuk menunjukkan unsur-unsur tertentu dari kata-kata Arab, tanda diakritik ini 

diterapkan untuk membedakan huruf-huruf tertentu dan membantu pengucapan yang benar, 

Titik-titik merah ditempatkan secara strategis pada kata-kata untuk memastikan kejelasan dan 

akurasi dalam membaca, Titik-titik merah ini berfungsi sebagai sistem unik untuk menunjukkan 

elemen kata-kata Arab yang tidak diwakili oleh huruf, memperjelas pengucapan. Penempatan 

strategis titik-titik merah dalam kata-kata menandai elemen tertentu dan membedakan huruf, 

meningkatkan pemahaman dan vokalisasi teks Arab (Batubara, 2018). 



Diskursus Qiyas Nahwi…. (H. Arsyad, A. R. Ramadhan, A. Sopian) 

|124 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Konsep Qias Nahwi Abu-Aswad Ad-du’ali 

Konsep al-qiyas (analogi) dalam ilmu bahasa arab telah diterapkan sejak awal munculnya 

kajian mengenai ilmu bahasa Arab yang digagas oleh Abu-l-Aswad Ad-Du’ali (w.69 H), Konsep 

Qias (analogi) dalam ilmu nahwu menurut Abu Aswad Ad-Du'ali, salah satu tokoh penting dalam 

bidang nahwu, menekankan pada kemiripan dan kesamaan bentuk atau pola antara kata-kata 

dalam bahasa Arab. Qias dalam ilmu nahwu digunakan untuk memahami struktur kalimat dan 

fungsi tiap unsur dalam kalimat dengan cara membandingkan pola kalimat yang sudah dikenal 

dengan pola kalimat yang baru (Muhyiddin, 2013) 

Perbandingan dan Kontrast 

Qiyas Nahwi memainkan peran penting sebagai metode ijtihad yang mengizinkan 

pembaruan hukum berdasarkan analogi dari hukum-hukum yang sudah ada (Choironi, 2020) 

Namun, pemahaman tentang Qiyas tidaklah monolitik; ia mengundang diskursus yang 

melahirkan perspektif-perspektif berbeda dari para ulama terkemuka, seperti Ibnu Mada dan 

Abu Aswad al-Du'ali. Dua tokoh ini, meskipun hidup dalam periode yang berbeda, memberikan 

kontribusi yang substansial terhadap pemahaman kita tentang Qiyas Nahwi. 

Dalam diskursus ini, pandangan Ibnu Mada dan Abu Aswad al-Du'ali terhadap Qiyas 

Nahwi. Ibnu Mada, yang terkenal dengan pendekatan sistematis dan terstruktur dalam karyanya, 

" ar-Radd ala an-Nuhat wa al-Masyriq fi an-Nahwi" membawa kepentingan akan ketepatan 

analogi dan perhatian pada tujuan syariat dalam penggunaan. Sementara itu, Abu Aswad al-Du'ali, 

seorang pemikir yang hidup pada masa awal pengembangan hukum Islam, menawarkan 

pendekatan yang lebih kontekstual dan fleksibel, menekankan pentingnya adaptasi Qiyas 

terhadap kebutuhan dan konteks sosial. 

Melalui pendekatan yang berbeda ini, kita dapat memperdalam pemahaman kita tentang 

kompleksitas Qiyas Nahwi dan relevansinya dalam menanggapi tantangan dan perubahan 

zaman. Dengan mengeksplorasi pandangan Ibnu Mada dan Abu Aswad al-Du'ali, kita akan 

memperoleh wawasan yang berharga tentang bagaimana para ulama memandang dan 

menerapkan prinsip-prinsip hukum Islam. dalam studi hukum Islam, Qiyas Nahwi merupakan 

salah satu metode ijtihad yang digunakan untuk menetapkan hukum-hukum baru berdasarkan 

analogi dari hukum-hukum yang telah ada. Diskursus tentang konsep ini telah menjadi pusat 

perhatian para ulama sepanjang sejarah, dengan pemikiran yang beragam dari para ahli hukum 

terkemuka seperti Ibnu Mada dan Abu Aswad al-Du'ali. Dalam tulisan ini, kita akan menjelajahi 

perspektif keduanya terhadap Qiyas Nahwi. 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

| 125 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Ibnu Mada: Pendekatan Sistematis dan Terstruktur 

Ibnu Mada, yang terkenal dengan karyanya yang monumental, "ar-Radd ala an-Nuhat wa 

al-Masyriq fi an-Nahwi," adalah seorang ahli hukum yang menonjol dari abad ke-12 Masehi. 

Dalam pandangannya terhadap Qiyas Nahwi, Ibnu Mada menekankan pentingnya pendekatan 

sistematis dan terstruktur. Menurut Ibnu Mada, Qiyas Nahwi haruslah didasarkan pada kesamaan 

atau keterkaitan antara dua kasus. Dia menegaskan bahwa untuk melaksanakan Qiyas dengan 

benar, harus ada hubungan yang jelas antara kasus yang sudah ada dalam teks hukum (nas) dan 

kasus yang ingin diqiyaskan. Ibnu Mada menekankan pentingnya memperhatikan ketepatan 

analogi dan menghindari kemungkinan ketidaksesuaian antara kasus- kasus yang dibandingkan. 

Selain itu, Ibnu Mada menyoroti perlunya memperhitungkan tujuan syariat (maqasid al-shari'ah) 

dalam menggunakan Qiyas. Baginya, Qiyas haruslah digunakan untuk mencapai keadilan dan 

kebaikan yang diinginkan oleh syariat Islam (Alapjan-, 2020). 

Abu Asad al-Du'ali: Pendekatan Kontekstual dan Fleksibel 

Sementara itu, Abu Aswad al-Du'ali, seorang ahli hukum yang hidup pada abad ke-3 

Hijriyah, menghadirkan pendekatan yang lebih kontekstual dan fleksibel terhadap Qiyas Nahwi. 

Bagi al-Du'ali, Qiyas tidak boleh dibatasi oleh struktur yang kaku. Al-Du'ali berpendapat bahwa 

Qiyas harus disesuaikan dengan konteks sosial dan budaya tempat diterapkannya hukum. Dia 

menekankan bahwa dalam beberapa situasi, ketika terdapat kebutuhan mendesak atau keadaan 

yang berbeda, analogi dapat diperluas atau dikurangi untuk mencapai keadilan yang lebih besar. 

Pendekatan al-Du'ali terhadap Qiyas juga mencakup perhatian pada aspek-aspek kemanusiaan 

dan kepentingan umum. Baginya, Qiyas harus mampu menangkap esensi dari keadilan dan 

kemanusiaan yang diwakili oleh syariat Islam, bahkan jika itu berarti melampaui batas-batas 

hukum yang sudah ada (Wirakusumah, 2014). 

 

5. PENUTUP 

Dalam diskursus tentang Qiyas Nahwi, perspektif Ibnu Mada dan Abu Aswad al-Du'ali 

menyajikan pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi. Ibnu Mada menekankan pada 

struktur dan ketepatan dalam menerapkan Qiyas, sementara Abu Asad al-Du'ali lebih cenderung 

pada konteks dan fleksibilitas dalam menggunakan metode ini. Kedua pendekatan ini 

memperkaya pemahaman kita tentang bagaimana Qiyas dapat diterapkan secara efektif dalam 

memahami dan menerapkan hukum. Implikasi dari penelitian ini adalah menggambarkan 

perbandingan antara pandangan Ibnu Mada dan Abu Aswad al-Du'ali tentang konsep Qiyas 

Nahwi dalam ilmu nahwu.  



Diskursus Qiyas Nahwi…. (H. Arsyad, A. R. Ramadhan, A. Sopian) 

|126 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Implikasi dari penelitian ini dapat dibagi menjadi beberapa aspek: Pemahaman tentang 

Qiyas Nahwi: memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang konsep Qiyas Nahwi 

dalam ilmu nahwu. Dengan membandingkan pandangan dua tokoh terkemuka, pembaca dapat 

melihat kompleksitas dan variasi dalam pendekatan terhadap Qiyas Nahwi. Relevansi dalam 

Konteks Pembaruan Hukum: Diskusi tentang Qiyas Nahwi tidak hanya relevan dalam konteks 

studi ilmu nahwu, tetapi juga dalam pembaruan hukum Islam secara umum. Implikasi dari 

perbandingan pandangan ini adalah pentingnya memahami bagaimana para ulama memandang 

dan menerapkan prinsip-prinsip hukum dalam konteks perubahan zaman. Pengembangan Ilmu 

Nahwu: menunjukkan bagaimana konsep Qiyas Nahwi telah berkontribusi pada pengembangan 

ilmu nahwu dari masa ke masa. Pemahaman yang lebih baik tentang Qiyas Nahwi dapat 

membantu memperluas pengetahuan tentang struktur bahasa Arab dan pemahaman terhadap 

teks-teks klasik dan modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad Faiz Mahbubi Addaraini, Miftahul Huda, U. M. (2022). Kritik Epistemologi Nahwu 
Imam Sibawaih (750 – 793 M) Berdasarkan Pemikiran Nahwu Modern Tammam Hasan 
(1918 – 2011 M). Nady Al-Adab: Jurnal Bahasa Arab, 19(200), 48–63. 
http://journal.unhas.ac.id/index.php/naa/article/view/23381 

 

Ahmad Zaky. (2020). Ushul Nahwi Sejarah Dan Perkembangannya. WARAQAT : Jurnal Ilmu-
Ilmu Keislaman, 4(1), 15. https://doi.org/10.51590/waraqat.v4i1.69 

 

Aini, Z. (n.d.). Kontribusi Pemikiran Ibnu Jinni Dalam Epistemologi Ilmu Nahwu : Studi Kitab Al- Khasa ’ 
Is. https://doi.org/10.24014/af.v22i2.23357 

 
Alapján-, V. (2016). The Value Of Qias In Islam Jurisprudence (2020). In The Value Of Qiyas In 

Islamic Jurisprudence (2020). 
 
Balkis Aminallah Nurul Mivtakh. (2022). The Origin of The Emergence of Arabic Lexicology 

And Its Characters / Cikal Bakal Munculnya Leksikologi Arab dan Para Tokoh-Tokohnya. 

ATHLA : Journal of Arabic Teaching, Linguistic and Literature, 3(1), 37–52. 
https://doi.org/10.22515/athla.v3i1.5139 

 
Batubara, P. (2018). Proses pemberian titik (nuqthah) pada huruf-huruf al-quran oleh Abu Al-Aswad Ad-

Du’ali. http://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/39079 
 
Choironi, M. (2020). Analogi (Qiyas) Menurut Ahli Bahasa Modern Dan Hasil Ketetapan 

Lembaga Bahasa Arab Dalam Analogi. Suparyanto Dan Rosad (2015, 5(3), 248–253. 
 
Eka Rizal. (2021). Pemikiran Ibnu Malik tentang Istisyhad dengan Hadis dalam Masalah Nahwu. 

Studi Arab, 12(2), 103–119. https://doi.org/10.35891/sa.v12i2.2751 
 
Es-Suyûtî, C. (2006). Al-Iqtira>h fi> us}uli an-nah}wi (p. 17). 
 



El-Tsaqafah: Jurnal Jurusan PBA, Vol. 23, No.1, 2024 

| 127 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

Faisol, M. (2011). Pengaruh Pemikiran Ibnu Madha’ Tentang Ushul Al-Nahwi Al-‘Arabi Dalam 
Memahami Teks Keagamaan. LiNGUA: Jurnal Ilmu Bahasa Dan Sastra, 4(1). 
https://doi.org/10.18860/ling.v4i1.588 

 
Fatoni, A. S. (2019). Studi Pemikiran Abu Ali Al-Farisi Tentang Grammatika Arab (Representasi 

Tokoh Nahwu Madrasah Baghdad). TAMADDUN: Jurnal Kebudayaan Dan Sastra Islam, 
19(1), 84–106. https://doi.org/10.19109/tamaddun.v19i1.3402 

 
Firda, M. I. (2023). Ushul Al-Nahwi Al-Arabi: Analisis Penerapan Qiyas Dari Perspektif Basrah 

dan Kuffah. Ukazh: Journal of Arabic Studies, 4(2), 609–619. 
https://doi.org/10.37274/ukazh.v4i2.871 

 
Hairuddin. (2019). Akar Historis Lahirnya Ilmu Nahwu. Al Mahāra: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 

5(1), 19–40. https://doi.org/10.14421/almahara.2019.051-02 
 

Hisyam, R. (2023). 18–9(, 1)3. وحنلا ملع خيرات يف هرودو يلؤدلا دوسلأا وبأ . 
 
Khilmi Hidayatulloh, M. (2019). Konsep Dan Metode Tafsir Tematik (Studi Komparasi Antara 

Al-Kumi Dan Mushthofa Muslim). Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an Dan Tafsir, 3(2), 
130–142. https://doi.org/10.15575/al-bayan.v3i2.4116 

 

Latifah Fauziah, I., & Sopian, A. (2023). Kajian Inna : Dialektika Aliran Basrah dan Kufah dalam 
Buku Al-Inshâf fî Masâil Al-Khilâf. Ukazh: Journal of Arabic Studies, 4(1), 102–118. 
https://doi.org/10.37274/ukazh.v4i1.739 

 
Muhyiddin, L. (2013). Konsep Al-Qiyas Ibn Jinny. At-Ta’dib, 8(1). https://doi.org/10.21111/at-

tadib.v8i1.516 
 
Ni’mah, U. N. (2008). Qiyās Sebagai Sebuah Metode Dalam Nahwu. Adabiyyāt: Jurnal Bahasa Dan 

Sastra, 7(1), 47. https://doi.org/10.14421/ajbs.2008.07103 
 
Pembelajarannya, D. A. N. U. (1995). Abdul Aziz, Muhammad Hasan, ”Al Qiyas fil LLughah al 

Arabiyah”, Dar al Fikr al Araby: Kairo, 1995, hl,. 09. 
 
Pendidikan, J., Arab, B., Ushul, U., & Nola, J. G. (2023). LISAANUNA Ta ` lim Al-Lughah Al-

Arabiyah : 6(2), 1–5. 
 
Ratnasari, D., & Putra, E. M. (2023). Pengambilan Dalil Dari Al-Qur’an Dalam Ushul Nahwu. 

AL-MARAJI’: Jurnal Perndidikan Bahasa Arab, 7(1), 10–21. 
 

Rini, R. (2019). Ushul al-Nahwi al-Arabi : Kajian Tentang Landasan Ilmu Nahwu. Arabiyatuna : 
Jurnal Bahasa Arab, 3(1), 145. https://doi.org/10.29240/jba.v3i1.773 

 

Susiawati, W. (2018). Ushul Al-Nahwi Dalam Perspektif Ibnu Madha. Arabi : Journal of Arabic 
Studies, 2(2), 163. https://doi.org/10.24865/ajas.v2i2.55 

 
Wirakusumah, A. T. (2014). Abu Al-Aswad Ad-Du’ali. 1–28. 
 

أصول النحو العربي للدكتور محمد خان(. 2012دكتور محمد خان. )  (pp. 1–146). 
 



Diskursus Qiyas Nahwi…. (H. Arsyad, A. R. Ramadhan, A. Sopian) 

|128 
This is an open access article under the CC–BY-SA license  

 


