
el-HiKMAH 
Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan Islam 

Vol. 13, No.1, Juni 2019, h. 59-80 

P-ISSN: 2086-3594 
E-ISSN: 2527-4651 

 

 
 
 

Copyright ©2019 el-Hikmah 
Tersedia online di http://journal.uinmataram.ac.id/index.php/elhikmah 

PENDIDIKAN ISLAM DALAM SPEKTRUM POLITIK 
PENDIDIKAN NASIONAL 

 
Mastur* 

  

Abstract : Discourse on Islamic education will never be separated 
from the political and cultural dynamics of a society. In the 
Indonesian context, the dynamics of Islamic education cannot be 
separated even shackled by the country's political policies and 
community pluralism which is a reality in Indonesia, both before 
independence until post-independence Indonesia. Since the first 
half of the 19th century, the history of Islamic education in 
Indonesia has begun a new phase marked by shifts and changes in 
almost all aspects including institutions, methods, curriculum and 
Islamic education orientation. At that time Islamic education was 
dominated by traditional educational institutions, namely boarding 
schools. Islamic education is an integral part of the National 
Education System. As part of the national education system, Islamic 
education gets legitimacy for sexuality and has a place to live and 
develop in Indonesia to meet the educational needs of the Islamic 
community as a majority citizen. State accommodation for the 
Islamic education system makes Islamic education systems and 
institutions have a strong foundation to be developed by supporting 
funds and attention from the state. Therefore, the state is obliged 
to develop an Islamic education system as one of the types of 
religious education in the national education system.  

Keyword: Islamic Education, National Education Politics 

 

Pendahuluan 

alam sejarah, hubungan antara pendidikan dengan politik 
bukanlah suatu hal yang baru. Sejak zaman Plato dan 
Aristoteles, para filsuf dan pemikir politik telah 

 
* IAI Hamzanwadi NW Pancor. mastur@iaihnwpancor.ac.id 

D 

mailto:mastur@iaihnwpancor.ac.id


el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

60 
 

memberikan perhatian yang cukup intens terhadap persoalan politik. 
Kenyataan ini misalnya ditegaskan dengan ungkapan “As is the state, 
so is the school”, atau “What you want is the state, tou must put into the school“. 
Selain terdapat teori yang dominan dalam demokrasi yang 
mengasumsikan bahwa pendidikan adalah sebuah korelasi bagi suatu 
tatanan demokratis (Nata, 2001). 

Dalam sejarah Islam misalnya, hubungan antara pendidikan 
dengan politik dapat dilacak sejak masa-masa pertumbuhan paling 
subur dalam lembaga-lembaga pendidikan Islam. Sepanjang sejarah 
terdapat hubungan yang amat erat antara politik dengan pendidikan. 
Kenyataan ini dapat dilihat dari pendirian beberapa lembaga 
pendidikan Islam di Timur Tengah yang justru disponsori oleh 
penguasa politik. Contoh yang paling terkenal adalah madrasah 
Nizhamiyah di Bagdad yang didirikan sekitar 1064 oleh Wazir 
Dinasti Saljuk, Nizham al-Mulk. Madrasah ini terkenal dengan 
munculnya para pemikir besar. Misalnya, Al-Ghozali sempat 
mentransfer pengetahuanya di lembaga ini menjadi guru. 

Begitu juga halnya dengan pendidikan di Indonesia, berjalan 
searah dengan peta perpolitikan di Indonesia. Setidaknya 
perjalananan bangsa Indonesia sudah melalui tiga masa, yaitu Orde 
lama (1945-1965), Orde Baru (1965-1998), dan Orde Reformasi 
(1998-sekarang). Kebijakan Pendidikan dari ketiga masa tersebut 
tidak terlepas dari kebijakan pemerintah. Memang, pendidikan 
haruslah mengikuti pola kehidupan masyarakat dan sistem 
kebudayaan yang melatarbelakanginya. Sehinggatidak jarang 
peralihan atau pergantian dari suatu sistem kekuasaan akan 
mengakibatkan pula perubahan substansi dalam bidang pendidikan.  

Secara umum bahwa pendidikan (dalam konteks politik 
Indonesia) pada masa ORBA jelas hanya berorietasi mengabdi 
kepada kepentingan Negara dan penguasa. Penciptaan manusia 
penganalis sebagimana di canangkan Dr. Daud Yusuf, dalam 
prakteknya justru merupakan proses pengebirian kebebasan 
akademik dan kreativitas mahasiswa serta melahirkan para birokrat 
kampus. Sehingga hasilnya adalah generasi yang apatis dengan 
lingkungan sekitar namun sangat self-centered. Mereka jelas bukan 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

61 
 

manusia yang dicita-citakan Muhammad Hatta dan Djarir dimana 
pencerahan, pemahaman, dan penyadaran akan hak dan 
kewajibannya sebagi anak bangsamenjadi landasan kiprahnya.  

Suatu institusi keagamaan atau kemasyarakatan sepertinya sulit 
dipisahkan dari perkembangan situasi sosial politik yang terjadi di 
tengah-tengah masyarakat. Sebab setting sosial politik tersebut ikut 
memberi warna bagi kelangsungan hidup suatu institusi. Hal yang 
sama juga berlaku bagi pranatasosial lainnya, termasuk di dalamnya 
pendidikan Islam (sistem dan lembaga) (Nafis, 1995: 507). Perjalanan 
sejarah telah memperlihatkan berbagai rangkaian historis yang secara 
terus menerus ditandai dengan pergumulan antara politik dan 
Pendidikan Islam yang terkadang memihak/menguntungkan dan 
tidak jarang pula justerumerugikannya. M. Sirozi dalam bukunya 
Politik Pendidikan menjelaskan bahwa antara pendidikan dan politik 
atau sebaliknya, adalah dua elemen penting dalam system sosial 
politik di setiap negara, baik negara maju maupun negara 
berkembang. Sering dilihat sebagai bagian-bagian yang terpisah, 
tidak memiliki hubungan apa-apa, padahal kedua-duanya sating 
menunjang, bahu membahu dalam proses pembentukan masyarakat 
(Sirozi, 2005: 1). 

Di sisi lain menurut pengamatan Mastuhu dikutip Kasiram 
bahwa ada sejumlah problem mendasar yang harus segera diatasi 
dalam pendidikan nasional kita yaitu; adanya dualisme sistem 
pendidikan yang pada gilirannya menghasil kandikotomi antara ilmu 
agama dan ilmu umum. Sistem Pendidikan kita baik jalur pendidikan 
agama maupun umum terlalu menekan pada pelatihan ketimbang 
pendidikan, mementingkan materi ketimbang metodologi, 
mementingkan produk final ketimbang proses, mengutamakan 
pemikiran reaktif ketimbang proaktif (Raharjo, 2000: 54). Berbagai 
problem dialami sistem pendidikan nasional mencerminkan bahwa 
pendidikan nasional kurang mampu mengakses kepentingan 
pendidikan Islam sebagai sub sistem pendidikan nasional. 
Pendidikan nasional harus banyak introspeksi diri sebab pendidikan 
nasional terlalu bersemangat memikul beban berat di pundaknya. 
Padahal ia memang tidak kuat memikulnya. Buktinya kegagalan demi 



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

62 
 

kegagalan output pendidikan yang dihasilkan tidak akan memuaskan 
masyarakat, sebab antara landasan teori pendidikan dengan praktek 
tidak sinkron, demikian juga konsep filosofisnya, pendidikan Islam 
bersifat universal tetapi pendidikan nasional filosofisnya bersifat 
lokal (Pancasila). 

Refleksi Sejarah Pendidikan Islam Indonesia 

Diskursus tentang pendidikan Islam tidak akan pernah terlepas 
dari dinamika politik dan kebudayaan suatu masyarakat (Zaman, 
2007). Dalam konteks Indonesia, dinamika pendidikan Islam tidak 
bisa terlepas bahkan terbelenggu oleh kebijakan politik negara dan 
kemajemukan masyarakat yang merupakan realitas dalam ber-
Indonesia, baik sebelum kemerdekaan hingga pasca kemerdekaan 
Indonesia. Sejak paruh pertama abad 19, sejarah pendidikan Islam di 
Indonesia memulai babak baru yang ditandai oleh pergeseran dan 
perubahan hampir dalam segala aspek yang meliputi kelembagaan, 
metode, kurikulum serta orientasi pendidikan Islam. Pada masai tu 
pendidikan Islam didominasi lembaga pendidikan tradisional, yakni 
pesantren (Ismail, 2010: 173). 

Pesantren atau pondok pesantren merupakan lembaga 
pendidikan Islam tradisional tertua di Indonesia. Pesantren adalah 
lembaga yang bisa dikatakan merupakan wujud proses wajar 
perkembangan sistem pendidikan nasional. Sebab, sebelum 
datangnya Islam ke Indonesia pun lembaga serupa pesantren ini 
sudah ada di Indonesia dan Islam tinggal meneruskan, melestarikan, 
dan mengislamkannya. Jadi, pesantren merupakan hasil penyerapan 
akulturasi kebudayaan Hindu-Budha dan kebudayaan Islam 
kemudian menjelma menjadi suatu lembaga yang dikenal sebagai 
pesantren sekarang ini. 

Memasuki era kolonialisme, muncul model sekolah yang 
disediakan oleh pemerintah kolonial Belanda untuk rakyat 
Indonesia. Pada awalnya model kelembagaan Pendidikan kolonial ini 
terbatas pada kalangan bangsawan, berupa sekolah kelas satu yakni 
Hollands Inlandsche school (HIS) dan sekolah kelas dua yakni Standard 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

63 
 

School, yang diselenggarakan dengan tujuan mencetak pegawai-
pegawai pemerintah.  

Selanjutnya akibat perkembangan di wilayah Asia pada 
khususnya dan negara-negara jajahan, Belanda pun 
mengembangakan sistem “Sekolah Rakyat” atau “Sekolah Desa” 
(Volkschoolen) untuk rakyat pribumi secara luas dengan biaya yang 
murah. Pertengahan abad ke-19. Hal ini menyebabkan lembaga 
pendidikan tradisional (pesantren, surau, langgar, atau masjid) 
mendapat saingan secara langsung. Karena sekolah tersebut selain 
biayanya murah dengan mata pelajaran yang lebih praktis, juga 
menjanjikan pekerjaan yang bervariasi walaupun pada tingkat 
rendahan. Hal ini terlihat dari animo masyarakat kala itu yang 
menjadikan sekolah ala Belanda ini menjadi alternatif pilihan. Pada 
tahun 1871 terdapat 263 SD dengan jumlah siswa sekitar 16.606 
orang, tahun 1892 menjadi 515 SD dengan jumlah siswa52.685 
orang, tahun 1910 mencapai 70.000 orang, dan sampaitahun 1914 
mencapai 200.000 orang. Pada tahun ini pula pemerintah Belanda 
mengembangkan pendidikan lanjutanyaitu MULO (Meer Unigebreid 
Lager Onderwijs) dan AMS. (Mastuki, 2006). Lembaga pendidikan 
tersebut (HIS, MULO, dan AMS) adalah cikal bakal dari SD, SLTP, 
dan SLTA saat ini (Ismail, 2010: 174). 

Gelombang perubahan ini mencapai puncaknya pada awal abad 
20 dengan lahirnya institusi pendidikan Islam yang berbeda baik 
dengan pondok pesantren maupun dengans ekolah umum Hindia 
Belanda. Embrio pendidikan Islam yang baru itu bernama madrasah. 
Kemunculan madrasah menandai abad kebangkitan dan pencerahan 
(renaissance) dalam pendidikan Islam. Menurut Masykuri Abdilah, 
pada tahun 1905 sejumlah ulama memperkenalkan sistem 
“madrasah”, yakni dengan penerapan sistem klasikal sesuai dengan 
sistem Barat, dan sekaligus sebagian mereka bahkan 
memperkenalkan ilmu pengetahuan umum. Sistem madrasah ini 
dalam batas-batas tertentu merupakan lembaga persekolahan ala 
Belanda yang diberi muatan keagamaan. Ini berarti pengaruh Timur 
Tengah hanyalah salah satu faktor selain perkembangan sosial-
politikdi tanah air pada saat itu (Abdillah, 2002: 78).  



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

64 
 

Lebih rinci lagi sebagaimana yang dikemukakan Husni Rahim, 
bahwa eksistensi dan perkembangan pendidikan Islam di Indonesia 
berasal dari proses interaksi misi Islam dengan tiga kondisi (Rahim, 
2002: 65). Pertama, interaksi Islam dengan budaya lokal-pra Islam 
yang telah melahirkan pesantren. Sebagian kalangan melihat bahwa 
pesantren merupakan hasil dari proses akulturasi Islam dengan 
budaya asli (indigenous) Nusantara. Kedua, interaksi misi pendidikan 
Islam dengan tradisi Timur Tengah modern telah menghasilkan 
madrasah. Ketiga, interaksi Islam dengan politik Pendidikan Hindia 
Belanda telah membuahkan lembaga berbentuk sekolah Islam. 

Kemunculan madrasah di awal abad ke-20 disebut sebagai awal 
pembaruan sistem pendidikan Islam di Indonesia. Di mana, 
pendidikan pra madrasah tidak mengenal sistem klasikal dengan 
meja, bangku dan papan tulis sebagai sarana pembelajaran. Meskipun 
demikian, pesantren dan madrasah memiliki kesamaan yang 
mendasar, yaitu sama-sama mengajarkan ilmu-ilmu Islam dan 
kehadiran madrasah merupakan akibat penyesuaian dengan 
pesantren (Steenbrink, 1994: 23). Sistem pendidikan di madrasah 
merupakan perpaduan system pondok pesantren dengan sistem 
pendidikan yang berlaku di pesantren. Sistem pembelajaran tersebut 
berlangsung secara bertahap, dengan mengikuti sistem klasikal. 
Sistem pengajian kitab dalam tradisi pesantren mulai diganti dengan 
bidang-bidang pelajaran tertentu, sekalipun masih menggunakan 
kitab lama. 

Pendidikan Islam Pada Masa Orde Lama 

Pada masa Orde Lama, Lembaga pendidikan Islam pesantren 
dan madrasah bukan hanya mendapat pengakuan, tetapi juga 
dukungan dalam bentuk pembinaan dan tuntunan. Wewenang untuk 
melakukan pembinaan terhadap pesantren dan madrasah sebagai 
wadah pendidikan Islam itu kemudian diserahkan kepada 
Departemen Agama. Setelah Indonesia merdeka, pendidikan agama 
telah mendapat perhatian serius dari pemerintah, baik di sekolah 
negeri maupun swasta. Usaha tersebut dimulai dengan memberikan 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

65 
 

bantuan sebagaimana anjuran oleh Badan Pekerja Komite Nasional 
Pusat (BPKNP) tanggal 27 Desember 1945, disebutkan:  

"Madrasah dan pesantren yang pada hakikatnya adalah satu sumber 
pendidikan dan pencerdasan rakyat jelata yang telah berurat dan berakar 
dalam masyarakat Indonesia pada umumnya, hendaknya mendapatkan 
perhatian dan bantuan nyata berupa tuntunan dan bantuan material dari 
pemerintah" 

Pendidikan Agama kemudian selanjutnya diatur secara khusus 
dalam UU No, 4 Tahun 1950 pada bab XII Pasal 20, yaitu: 
1. Di sekolah-sekolah negeri diadakan pelajaran agama, orang tua 

murid menetapkan apakah anaknya akan mengikuti pelajaran 
tersebut atau tidak. 

2. Cara penyelenggaraan pendidikan agama di sekolah negeri diatur 
dalam peraturan yang ditetapkan oleh Menteri Pendidikan 
Pengajaran dan Kebudayaan, bersama-sama dengan Menteri 
Agama. 

Perkembangan pendidikan Islam pada masa orde lama sangat 
terkait pula dengan peran Departemen Agama yang mulai resmi 
berdiri pada tanggal 3 Januari 1946. Departemen Agama sebagai 
suatu lembaga pada masa itu, secara intensif memperjuangkan politik 
pendidikan Islam di Indonesia. Pendidikan Islam pada masa itu 
ditangani oleh suatu bagian khusus yang mengurus masalah 
pendidikan agama, yaitu Bagian Pendidikan Agama. Tugas dari 
bagian tersebut sesuai dengan salah satu nota Islamic education in 
Indonesia yang disusun oleh Bagian Pendidikan Departemen Agama 
pada tanggal 1 September 1956, yaitu (Boland, 1985: 56): 
1. Memberi pengajaran agama di sekolah negeri dan partikulir,  
2. Memberi pengetahuan umum di madrasah 
3. Mengadakan Pendidikan Guru Agama serta Pendidikan Hakim 

Islam Negeri.  

Selanjutnya kebijakan pemerintah orde lama dalam bidang 
pendidikan Agama dan pendidikan Islam secara khusus termaktub 
dalam SKB Tiga Menteri. Kaitannya dengan hal itu maka khusus 
untuk mengelola pendidikan agama yang diberikan ke sekolah-



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

66 
 

sekolah umum, maka pada bulan Desember 1946, dikeluarkanlah 
Surat Keputusan Bersama (SKB) antara Menteri PP dan K dengan 
Menteri Agama, yang mengatur pelaksanaan Pendidikan Agama 
pada sekolah-sekolah umum (negeri dan swasta), yang berada di 
bawah kementrian PP dan K (Boland, 1985: 68). SKB tersebut dapat 
menjelaskan kepada kita bahwa pendidikan agama (Islam) bagi 
peserta didik telah dirancang sedemikian rupa mengacu ke UU. No. 
4 Tahun 1950. Hal ini juga menunjukkan bahwa telah ada upaya yang 
dilakukan oleh pemerintah dalam menjamin kehidupan beragama 
warganya untuk mendapatkan pendidikan agamanya masing-masing. 
Tak luput pula bagi umat Islam bisa memperoleh pendidikan agama 
Islam dibangku sekolah mereka (Ismail, 2018: 157). 

Selanjutnya Pendidikan Agama ini diatur secara khusus 
dalamUU Nomor 4 Tahun 1950 pada Bab XII pasal 20. Sementara 
itu pada Peraturan Bersama Mentri PP dan K dan Mentri Agama 
Nomor: 1432/kab.tanggal 20 Januari 1951 (Pendidikan), Nomor K 
1/652 Tanggal 20 januari 1951(Agama) diatur tentang Peraturan 
Pendidikan Agama di sekolah-sekolah yaitu pasal 1, 2, 3, dan pasal 
4.1 

Berdasarkan keterangan di atas, ada 2 hal yang penting berkaitan 
dengan pendidikan Islam pada masa orde lama, yaitu pengembangan 
dan pembinaan madrasah dan pendidikan Islam di sekolah umum. 
Keadaan pendidikan Islam dengan segala kebijaksanaan pemerintah 
pada zaman Orde Lama. Pada akhir Orde Lama tahun 1965 lahir 
semacam kesadaran baru bagi umat Islam, di mana timbulnya minat 
yang mendalam terhadap masalah-masalah pendidikan yang 
dimaksudkan untuk memperkuat ummat Islam, sehingga sejumlah 
organisasi Islam dapat dimantapkan. Dalam hubungan ini 
Kementrian Agama telah mencanangkan rencana-rencana program 
pendidikan yang akan dilaksanakan dengan menunjukkan jenis-jenis 
pendidikan serta pengajaran Islam yaitu (Langulung, 2001; 58); 
Pesantren Indonesia Klasik, Madrasah Diniyah, Madrasah-madrasah 
swasta, Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN), Suatu Madrasah 
Ibtidaiyah Negeri (MIN) 6 tahun, dan Pendidikan Teologi tertinggi, 
pada tingkat Universitas diberikan sejak tahun 1960 pada IAIN, 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

67 
 

IAIN ini dimulai dengan dua bagian atau dua fakultas di Yogyakarta 
dan dua Fakultas di Jakarta. 

Pendidikan Islam Pada Masa Orde Baru 

Secara umum diakaui bahwa kebijakan pemerintah orde baru 
mengenai pendidikan Islam dalam konteks madrasah di indonesia 
bersifat positif dan konstruktif, khususnya dalam dua dekade tarakhir 
1980-an sampai dengan 1990-an. Pada masa pemerintahan orde 
baru, lembaga pendidikan (madrasah) dikembangkan dalam rangka 
pemerataan kesempatan dan peningkatan mutu pendidikan. 
Kebijakan seperti ini lebih kuat tercermin dalam komitmen orde 
baru memandang bahwa pendidikan agama sebagai bagian yang tidak 
terpisahkan dari sistem pendidikan nasional. Sedangkan pada paruh 
awal pemerintahan orde baru, kebijakan tentang madrasah bersifat 
melanjutkan dan meningkatkan kebijakan orde lama. Pada tahap ini 
madrasah belum dipandang sebagai bagian dari sistem pendidikan 
nasional, tetapi baru bersifat lembaga pendidikan otonom dibawa 
pengawasan Mentri Agama. Hal ini disebabkan pendidikan madrasah 
belum didominasi oleh muatan-muatan agama, menggunakan 
kurikulum-kurikulum yang belum terstandar, memiliki struktur yang 
tidak seragam, dan kurang terpantaunya manajemen madrasah oleh 
pemerintah (Boland, 1985: 46). 

Menghadapi kenyataan tersebut diatas, langkah pertama dalam 
melakukan pembaruan ini adalah dikeluarkannya kebijakan Mentri 
Agama Tahun 1967 sebagai respons terhadap terhadap TAP MPRS 
No. XXXVII Tahun 1966 dengan melakukan formalisasi dan 
strukturisasi madrasah. Formalisasi ditempuh dengan menegrikan 
sejumlah madrasah dengan kriteria tertentu yang diatur oleh 
pemerintah disamping mendirikan madrasah-madrasah yang baru. 
Sedangkan strukturisasi dilakukan dengan mengatur perjenjangan 
dan perumusan kurikulum sekolah-sekolah yang berada dibawah 
DEPDIKBUD. Salah satunya tercantum dalam pada pasal 1 TAP 
MPRS No. XXVII Tahun 1966 “menetapkan pendidikan agama 
menjadi mata pelajaran disekolah-sekolah mulai dari sekolah dasar 
sampai ke universitas-universitas negeri. 



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

68 
 

Seiring dengan struktur madarsah yang semakin lengkap, pada 
tanggal 10 sampai 20 agustus 1970 telah diadakan pertemuan di 
Cibogo, Bogor dalam rangka penyusunan kurikulum madrasah 
dalam semua tingkatan secara nasional. Langkah ini merupakan 
kontribusi pemerintah orde baru dalam mendekatkan hubungan 
hubungan madrasah dengan sekolah. Ototnomi yang diberikan 
kementrian agama untuk mengelola madrsah terus dibarengi dengan 
kebijakan yang mengarah pada penyempurnaan sistem pendidikan 
nasional. Langkah ini menjadi anggenda penting dimasa awal-awal 
pemerintahan orde baru. 

Dalam dekade 1970-an madrasah terus dikembangkan untuk 
memperkuat keberadaannya, namun diawal-awal tahun 1970-an, 
justru kebijakan pemerintah terkesan berupaya untuk mengisolasi 
madrasah dari bagian sistem pendidikan nasional. Hal ini terlihat 
dengan langkah yang ditempuh pemerintah dengan mengeluarkan 
suatu kebijakan berupa keputusan presiden (kepres) Nomor 34 
tanggal 18 April 1972 tentang “tanggung jawab fungsional 
pendidikan dan latihan”.  

Selanjutnya, Kepres Nomor 34 Tahun 1972 ini dipertegas oleh 
Inpres Nomor 15 tahun 1974 yang mengatur operasionalnya. Dalam 
TAPS MPRS Nomor XVII Tahun 1966 dijelaskan “agama 
merupakan salah satu unsur mutlak dalam pencapaian tujuan 
nasional.” Persoalan keagamaan dikelola oleh departemen agama, 
sedangkan madrasah dalam TAP MPRS Nomor 2 Tahun 1960 
adalah lembaga pendidikan otonom dibawah pengawasan Mentri 
Agama”. Dari ketentuan ini departemen agama menyelenggarakan 
pendidikan madrasah tidak saja bersifat keagamaan dan umum, 
tetapi juga bersifat kejuruan. Dengan keputusan presiden No. 34 
tahun 1972 dan inpres No. 15 tahun 1974, penyelenggaraan 
pendidikan umum dan kejuruan sepenuhnya berada ditanggung 
jawab Mendikbud. Secara implisit ketentuan ini mengharuskan 
diserahkannya penyelenggaraan pendidikan madrasah yang sudah 
menggunakan kurikulum nasional kepada Depdikbud (Mahfud, 
2013: 76). 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

69 
 

Dua kebijakan pemerintah diatas, menggambarkan ketegangan 
yang cukup kuat antara madrasah dengan pendidikan umum 
(sekolah). Dalam konteks ini, tampaknya madrasah tidak hanya 
diisolasi dari sistem pendidikan nasional, tetapi terdapat indikasi kuat 
untuk dihapuskan. Meskipun sudah adanya usaha penegerian 
madrasah dan penyusunan kurikulum 1973, tampaknya usaha itu 
tidak cukup sebagai alasan untuk mengakui madrasah sebagai bagian 
dari sistem pendidikan nasional. Melihat aspirasi rakyat yang 
keberatan dengan kebijakan yang dikeluarkan pemerintah, maka 
pemerintah menyikapinya dengan mengadakan sidang kabinet 
terbatas tanggal 26 november 1974 yang disepakati tiga mentri 
(kementrian agama, kementrian pendidikan dan kebudayaan, dan 
kementrian dalam negeri) yang dikenal dengan “SKB Tiga Mentri” 
tahun 1975. Kesepakatan tiga menteri itu mengenai “peningkatan 
mutu pendidikan madrasah”. 

Memasuki dekade 90-an, kebijakan pemerintah orde baru 
mengenai madrasah ditujukan secara penuh untuk membangun 
suatu sistem nasional yang utuh. Dan dengan diundangkannya UU 
No. 2 tahun 1989, memberikan efek positif terhadap pendidikan 
agama secara umum dan lembaga pendidikan madrasah khususnya. 
Indikasi ini terlihat dalam pasal 4 bahwa, pendidikan nasional 
bertujuan mencerdaskan kehidupan bangsa dan mengembangkan 
manusia Indonesia seutuhnya, yaitu manusia yang beriman dan 
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa dan berbudi pekerti luhur, 
memiliki pengetahuan yang mantap dan mandiri serta rasa tanggung 
jawab kemasyarakan dan kebangsaan (Putra, 2007: 23). 

Pendidikan Islam Pada Era Reformasi 

Dalam perkembangan pendidikan Islam terutama pasca 
pemerintahan Orde Baru, sejak tahun 1998 sampai saat ini yang 
dikenal sebagai sistem pemerintahan Era Reformasi. Masa ini 
merupakan era baru dalam sistem pemerintahan Republik Indonesia 
sebagai koreksi terhadap sistem pemerintahan yang dibangun oleh 
pemerintah Orde Baru. Gerakan reformasi yang dimotori oleh 
mahasiswa tahun 1998, pada prinsipnya, mengandung empat 



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

70 
 

tuntutan yang hendak diwujudkan, yaitu: 1) demokrasi; 2) kebebasan 
berpendapat dan berbeda pendapat; 3) keterbukaan; dan 4) otonomi. 
Keempat prinsip tersebut merupakan reaktualisasi dari nilai-nilai 
budaya Indonesia sebagai cita-cita Proklamasi Kemerdekaan 1945 
(Fadjar, 1999: xviii). 

Kemudian sebagai respons atas keempat tuntutan reformasi 
tersebut, disusunlah kebijakan pemerintah yang termuat dalam 
UndangUndang Otonomi Daerah Nomor 22 tahun 1999 tentang 
Pemerintahan Daerah dan Undang-Undang Nomor 25 tentang 
Perimbangan Keuangan antara Pusat dan Daerah. Selanjutnya, 
direvisi menjadi Undang-Undang Nomor 32 tahun 2004 
tentangPemerintahan Daerah dan Undang-Undang Nomor 33 tahun 
2004 tentang Perimbangan Keuangan antara Pemerintah Pusat dan 
Daerah. Undang-Undang tentang Otonomi Daerah tersebut telah 
mendelegasikan bidang pendidikan sebagai salah satu system 
pemerintahan daerah yang dikenal dengan desentralisasi pendidikan. 
Desentralisasi pendidikan ini merupakan bentuk penyerahan 
wewenang pemerintah pusat kepada daerah untuk 
menyelenggarakan pendidikan yang bertujuan agar pengelolaan 
pendidikan menjadi kewenangan daerah sehingga pengembangan, 
perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasinya diharapkan lebih cepat, 
tepat, efisien, dan efektif khususnya untuk pemenuhan kebutuhan 
masyarakat di daerah dalam bidang pendidikan. 

Dalam praktiknya Pemerintah Era Reformasi telah melakukan 
perubahan yang signifikan di bidang Pendidikan dengan mengemban 
misi baru reformasi pendidikan dan sumberdaya manusia yang 
bertumpu pada pembangunan bidang pendidikan nasional yang 
aspiratif, demokratis, dan partisipatif. Sejalan dengan hal itu, terdapat 
empat isu kebijakanpenyelenggaraan pendidikan nasional yang perlu 
direkonstruksi dalam rangka otonomi daerah, yaitu; Berkaitan 
dengan peningkatan mutu pendidikan; Efisiensi pengelolaan 
pendidikan; Relevansi pendidikan; dan Pemerataan pelayanan 
pendidikan. 

 Adapun tujuan dari perubahan system pendidikan nasional di 
Era Reformasi dalam rangka untuk peningkatan mutu pendidikan 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

71 
 

dan pelayanan pendidikan sesuai dengan kebutuhan dan dinamika 
yang berkembang dalam kehidupan masyarakat. Menurut Malik 
Fadjar, untuk mewujudkan keinginan itu, dirumuskan 
UndangUndang Nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem 
PendidikanNasional. Kebijakan ini bertujuan; 

“Terwujudnya tatanan kehidupan masyarakat dan bangsa Indonesia yang 
bermutu sesuai dengan amanat Proklamasi Kemerdekaan 1945, bertekad 
untuk mewujudkan masyarakat madani Indonesia sebagai suatu 
masyarakat Pancasilais yang beriman dan bartakwa, memiliki cita-cita dan 
harapan masa depan, demokratis dan beradab, menjujung tinggi hak-hak 
asasi manusia, berakhlak mulia, tertib dan sadar hukum, koorporatif dan 
kompetitif, serta memilik ikesadaran dan solidaritas antargenerasi dan antar 
bangsa, maju dan mandiri, cakap dan cerdas, kreatif dan bertanggung 
jawab,serta berwawasan budaya” (Fadjar, 1999: 27) 

Maka dalam konteks ini, Departemen Agama sebagai 
penyelenggara pemerintahan di bidang pendidikan Islam telah 
merespons arah kebijakan pembangunan bangsa Indonesia di Era 
Reformasi. Kebijakan ini dikemukakan oleh Husni Rahim selaku 
Direktur Jenderal Kelembagaan Agama Islam dalam Rakor dengan 
Komisi IV DPR RI tanggal 26 Juni 2001. Dalam rakor tersebut 
dikemukakan: 

“Pendidikan agama diharapkan dapat menjadi sarana bagi pengembangan 
pribadi, watak dan akhlak mulia peserta didik, serta pada pembentukan 
sikap dan perilaku berakhlak. Pengembangan pribadi, watak, dan akhlak 
mulia, selain dilakukan oleh Lembaga pendidikan formal, juga oleh 
keluarga, lembaga sosial keagamaan, dan lembaga pendidikan tradisional 
keagamaan serta tempat-tempat ibadah. Pendidikan agama sangat strategis 
sebagai upaya peningkatan sumber daya manusia dan sangat besar 
peranannya dalam mewujudkan manusia yang berkualitas, karena pada 
hakikatnya manusia yang berkualitas, yaitu manusia beriman dan 
bertakwa, hanya terwujud melalui penghayatan dan pengamalan ajaran-
ajaran agamanya.” (Rahim, 2001: 3) 

Lembaga pendidikan Islam yang fungsi utamanya memberikan 
pengajaran agama dan umum kepada peserta didik idealnya dapat 



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

72 
 

memfungsikan dan mengoptimalkan seluruh potensi pendidikan 
yang dimiliki oleh peserta didik sekaligus dapat mengaktualisasikan 
visi dan misi pendidikan nasional. Rumusan visi dan misi pendidikan 
nasional tersebut ditetapkan dalam Undang-Undang Sisdiknas No. 
20 tahun 2003, Peraturan Pemerintah No. 19 tahun 2005 tentang 
Standar Nasional Pendidikan dan Peraturan Menteri Pendidikan 
Nasional No. 22 tahun 2006 tentang Standar Isi untuk Satuan 
Pendidikan Dasar dan Menengah. 

Kebijakan di bidang Pendidikan nasional tersebut diharapkan 
mampu menjamin pemerataan kesempatan pendidikan, peningkatan 
mutu, dan relevansi serta efisiensi manajemen pendidikan. 
Peningkatan mutu pendidikan diarahkan untuk meningkatkan 
kualitas manusia Indonesia seutuhnya melalui olah hati, olah pikir, 
olah rasa, dan olah raga agar memiliki daya saing menghadapi 
tantangan global. Peningkatan relevansi pendidikan dimaksudkan 
untuk menghasilkan lulusan yang sesuai dengan tuntutan kebutuhan 
berbasis potensi sumberdaya alam Indonesia. Peningkatan efisiensi 
manajemen pendidikan dilakukan melalui penerapan manajemen 
berbasis sekolah dan pembaruan pengelolaan pendidikan secara 
terencana, terarah, dan berkesinambungan (Nasional, 2006: 73). 

Dalam konteks ini pendidikan Islam berperan aktif untuk 
mewujudkan visi dan misi pendidikan nasional tersebut dengan 
membangun paradigma baru dalam mengembangkan keilmuan 
Islam di lembaga pendidikan yaitu mengembangkan integrase ilmu 
agama dan ilmu umum. Oleh karena itu pendidikan Islam senantiasa 
dapat mengembangkan ilmu pengetahuan dan teknologi yang 
dilandasi oleh nilai moral dan agama. Penguasaan ilmu pengetahuan 
dan teknologi dewasa ini menjadi keharusan untuk kemaslahatan dan 
kemajuan umat Islam di masa kini dan masa datang. Sebab, tanpa 
penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi yang dilandasi oleh 
semangat agama, dapat dipastikan bahwa umat Islam akan tertinggal 
dalam peradaban umatmanusia di masa depan. 

Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam senantiasa 
melakukan revitalisasi baik dari sisi kelembagaan maupun dar isisi 
keilmuannya. Revitalisasi lembaga pendidikan Islam dalam konteks 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

73 
 

ke depan (global) dapat dipahami dari upaya untuk menarik lembaga 
pendidikan Islam dalam mainstream yakni lebih berperan dalam 
pembangunan masyarakat. Untuk itu, lembaga pendidikan Islam 
dihadapkan pada tantangan untuk mengintegrasikan nilai-nilai ajaran 
agama dalam ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan kata lain, 
lembaga pendidikan harus memberi bekal berupa penguasaan ilmu 
pengetahuan dan teknologi kepada murid atau mahasiswa dan 
lulusan secara memadai (distinctive competence) (Rahim, 2005: 30). 

Tujuan dari itu adalah agar akses terbuka terhadap pendidikan 
tinggi dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi dapat 
dimanfaatkan secara optimal oleh lulusan Lembaga pendidikan ini 
yang pada akhirnya akan melahirkan ilmuwan yang komit dengan 
nilai agama (Islam) dalam mengkaji dan mengembangkan ilmu 
pengetahuan mendatang (pembangungan masyarakat ke depan) 
(Rahim, 2005: 77). Dengan demikian, apabila hal ini dapat dilakukan 
di lembaga Pendidikan Islam, maka lembaga ini ke depan dapat 
dijadikan sebagai lembaga pendidikan alternatif bagi anak bangsa 
dalam merespons perubahan di era globalisasi. Oleh karena itu, 
respons negara terhadap kebutuhan umat Islam dengan 
memasukkan Lembaga pendidikan Islam baik pada tingkat madrasah 
sampai pada tingkat pendidikan tinggi Islam sebagai pendidikan yang 
sama dengan sekolah umum dan pendidikan tinggi umum dalam 
system pendidikan nasional merupakan upaya pemerintah dalam 
memajukan pendidikan umat Islam di Indonesia. 

Pendidikan Islam dalam Konfigurasi Sistem Pendidikan di 
Indonesia 

Pendidikan di Indonesia selama ini berjalan secara dualisme 
pendidikan (Umum dan agama), sejak pemerintahan kolonial 
Balanda memperkenalkan sistem pendidikan yang bersifat sekuler, 
sementara pendidikan Islam yang diwakili oleh pesantren tidak 
memperhatikan pengetahuan umum, sampai Indonesia merdeka, 
meskipun pada awal kemrdekaan masih mewarisi sistem pendidikan 
yang bersifat dualistis. Pendidikan Islam di Indonesia dalam sejarah 
penjangnya, mulai pada masa penajajahan sampai Indonesia merdeka 



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

74 
 

menghadapi berbagai persoalan dan kesenjangan dalam berbagai 
aspek, berupa persoalan dikotomi pendidikan, kurikulum, tujuan, 
sumber daya, serta manajemenpendidikan Islam. Azyumardi Azra 
mengatakan, pendidikan Islam terlihat dalam penyusunan UU 
Sisdiknas 2003, walaupun ada sebagian Pasalnya, pemerintah belum 
merealisasikan secara konsisten, contohnya Pasal 49 ayat 1 tentang 
anggaran pendidikan. Sementara Huzair Sanaky mengatakan, Upaya 
pemerintah untuk memperbaiki pendidikan Islam di Indonesia dapat 
kita lihat komitmen mereka dalam penyusunan UU Sisdiknas 2003, 
walaupun perbaikannya belum dilakukan secara mendasar, sehingga 
terkesan seadanya saja (Azra, 1999: 59). Usaha pembaharuan dan 
peningkatan pendidikan Islam sering bersifat sepotong-sepotong 
atau tidak komprehensif dan menyeluruh serta sebagian besar sistem 
dan lembaga pendidikan Islam belum dikelola secara professional 
(Sanaky, 2004: 9). 

Setelah Indonesia merdeka, umat Islam semakin menyadari 
pentingnya perjuangan Umat Islam dalam meraih kemerdekaan, dan 
pemerintah berusaha melakukan memperbaiki pendidikan Islam 
diIndonesia. Sebagai realisasinya Pemerintah Indonesia telah 
merumuskan dalam undang-undang Republik Indonesia No. 2 
Tahun1989 tentang sistem pendidikan Nasional yang diteruskan 
dengan UUNo. 20 Tahun 2003 yang mengatur pengelenggaraan satu 
system Pendidikan nasional, sebagai upaya pengintegrasian 
pendidikan Islam dalam sistem pendidikan Nasional (Jannah, 2013: 
163). Sistem pendidikan nasional sebenarnya tidak menominasi 
system pendidikan Islam Indonesia, dan makna manusia seutuhnya 
dalam tujuan pendidikan nasional melalui beragam jenis, jenjang, 
sifat dan bentuk pendidikan atau pelatihan sebagai proses 
kemanusiaan yang bertindak dalam logika berfikir sebagai makhluk 
yang berakal dan berbudi, juga sebagai proses pemanusiaan yang 
mampu menjalankan tugas pokok dan fungsi secara penuh 
pemegang mandat ilahiah yang merujuk pada hubungan dengan 
Tuhannya berikut perilaku yang dikehendaki di dalamnya dan 
mandat kultural yang mengandung makna sebagai insan berbudaya. 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

75 
 

Indonesia, walaupun secara tegas dinyatakan bahwa bukan 
Negara agama dan bukan pula Negara sekuler, tetapi Negara 
Pancasila (Assegaf, 2007: 143)., Menurut Bahtiar Effendi, Negara 
Pancasila, dapat dikatakan bahwa Indonesia mengambil jalan tengah 
(middle path) antara Negara agama dan Negara sekuler. Rumusan sila 
pertama Pancasila dan Pasal 29 UUD 1945 Ayat (1) memberikan 
sifat yang khas pada Negara Indonesia, bukan Negara sekuler yang 
memisahkan agama dan Negara, dan bukan Negara agama yang 
berdasarkan pada agama tertentu. Negara Pancasila menjamin 
kebebasan setiap warga negaranya untuk beragama dan wajib 
memelihara budi pekerti luhur berdasarkan nilai-nilai Pancasila. 
Sementara Fuat Hasan Dengan status Negara Pancalisa, maka wajar 
kalau kemudian Pemerintah Indonesia tetap memandang bahwa 
agama menduduki posisi penting di negeri ini sebagai sumber nilai 
yang berlaku (Effendi, 2002: 19). 

Secara filosofis, pandangan hidup bangsa tidak bertentangan 
dengan ajaran Islam, maka pendidikan Islam Indonesia seharusnya 
mampu menjadi sub sistem pendidikan nasional. Terlebih sejak 
dikeluarkannya UUSPN Nomor 2 Tahun 1989 dan RUU Sindiknas 
2003, yang berwawasan masa depan dan diintrodusirkannya 
kebijakan link and match dalam pendidikan, merupakan peluang dan 
sekaligus tantangan bagi sistem dan lembaga pendidikan Islam, 
khususnya bagi sarjana dan cendekiawan muslim untuk merumuskan 
rancangan sekaligus mempelopori bangunan pendidikan Islam yang 
berwawasan masa depan, sesuai dengan misi dasar kata al-Islam, 
adalah mengislamkan yang berarti menjalankan pendidikan sesuai 
dengan kebutuhan dan dinamika keislaman. UU No. 20 Tahun 2003 
pada Bab II pasal 3, bahwa; 

“pendidikan Nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan 
membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka 
mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk mengembangkan potensi 
peserta didik agar menjadi manusia beriman dan bertaqwa kepada Tuhan 
Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri 
dan menjadi warga yang demokratis serta bertanggung jawab”. (RI, 2006: 
58) 



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

76 
 

Dalam hal ini pendidikan agama merupakan tanggung jawab 
pemerintah dan masyarakat. Di samping sekolah/madrasah formal 
yang didirikan oleh pemerintah seperti MIN, MTsN, maupun MAN, 
masyarakat dapat juga menyelenggarakan pendidikan agama, baik 
formal (pesantren, madrasah), nonformal (taman pendidikan Al-
Qur’an (TPA), majlis taklim) maupun informal (madrasah diniyah). 
Pasal-pasal yang tertuang dalam UU No. 20 Tahun 2002 tersebut 
merupakan penempatan posisi Pendidikan Islam sebagai bagian 
dalam kerangka sistem pendidikan Nasional, bahwa pendidikan 
Islam merupakan bagian dari sistem pendidikan Nasional. Dalam 
penjelasan pasal 15 UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 menyebutkan 
Pendidikan keagamaan merupakan pendidikan dasar, menengah dan 
tinggi yang mempersiapkan peserta didik untuk dapa tmenjalankan 
peranan yang menuntut penguasaan pengetahuan tentang ajaran 
agama atau menjadi ahli ilmu agama. 

UU Sisdiknas 2003 merupakan usaha pemerintah untuk 
memperbaiki pendidikan Islam di Indonesia, walaupun ada sebagian 
Pasalnya, pemerintah belum merealisasikan secara konsisten, 
contohnya Pasal 49 ayat 1 tentang anggaran pendidikan. Upaya 
perbaikannya belum dilakukan secara mendasar, sehingga terkesan 
seadanya saja. Usaha pembaharuan dan peningkatan pendidikan 
Islam sering bersifat sepotong-sepotong atau tidak komprehensif 
dan menyeluruh serta sebagian besar sistem dan lembaga pendidikan 
Islam belum dikelola secara professional (Sanaky, 1999: 59). Namun 
secara umum, dapat dilihat bagaimana posisi agama (pendidikan 
agama) dalam UU Sisdiknas 2003. dari pelbagai Pasal menerangkan 
bahwa pendidikan agama sebagai sumber nilai dan bagian dari 
pendidikan nasional. Pendidikan agama mempunyai peran penting 
dalam mengembangkan potensi peserta didik untuk memiliki 
kekuatanspiritual keagamaan, akhlak mulia dan kepribadian muslim 
(khusus agama Islam) (Jannah, 2013: 170). 

Kalau dicermati dari tiap Pasal yang tertuang dalam UU 
Sisdiknas 2003 di atas, dapat di simpulkan bahwa pendidikan agama 
(pendidikan Islam) mempunyai posisi yang sangat penting dalam 
pendidikan nasional. Pendidikan agama lebih menfokuskan diri 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

77 
 

dalam membentuk peserta didik secara aktif mengembangkan 
potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan dan 
ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa. Meskipun, pendidikan 
agama mempunyai peranan penting dalam membentuk peserta didik 
secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki 
kekuatan spiritual keagamaan, ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha 
Esa, dan berperilaku/akhlak mulia, akan tetapi dalam realitas, 
lembaga pendidikan agama Islam di Indonesia belum berjalan 
dengan baik, bahkan, pendidikan agama masih dipandang 
Pendidikan nomor 2 oleh sebagian masyarakat, hal ini terlihat masih 
rendahnya minat masyarakat untuk menyekolahkan putra/putri 
mereka ke lembaga-lembaga pendidikan agama, seperti Madrasah 
maupun pesantren. 

Lembaga pendidikan agama menjadi prioritas kedua setelah 
sekolah. Salah satu alasannya adalah kualitas lembaga pendidikan 
agama lebih rendah di bandingkan sekolah yang sifatnya umum. 
Maka Lembaga Pendidikan Islam yang memiliki landasan kuat dari 
agama dan mendapat jaminan dari undang-undang negara harus 
melalukan perbaikan dan peningkatan standar mutu pendidikan agar 
dapat menjadi sebuah lembaga layanan publik yang sangat diminati 
oleh masyarakat Indonesia yang mayoritas beragama Islam. 

Catatan Akhir  

Dinamika pendidikan Islam di Indonesia tidak terlepas dari 
pengaruh kondisi sosio-politik yang sedang berlangsung di bangsa 
ini. Perubahan demi perubahan terjadi seiring berlakunya kebijakan 
penguasa dalam mengatur system pendidikan Nasional. Sehingga 
pada gilirannya berimplikasi terhadap perkembangan dan laju 
pendidikan Islam yang sudah dicita-citakan oleh masyarakat Islam 
Indonesia. Dalam perkembangan sejarah pendidikan Islam di 
Indonesia terbagi menjadi dua fase yakni sebelum kemerdekaan dan 
pasca kemerdekaa. Namun tulisan membahas sejarah pendidikan 
Islam yang berada pada tiga dimensi antara lain; pada era 
kemerdekaan yang diawali oleh rezim orde baru, kemudian 
dilanjutkan dengan kebijakan pendidikan Islam pada masa orde lama 



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

78 
 

dan terakhir adalah pada era reformasi. Masing-masing kurun waktu 
tersebut, pendidikan Islam mempunyai ciri khas sesuai dengan 
kebijakan pemerintah sebagai pemegang kebijakan tertinggi dalam 
hal ini presiden.  

Pendidikan Islam merupakan bagian yang integral dari Sistem 
Pendidikan Nasional. Sebagai bagian dari sistem pendidikan 
nasional, pendidikan Islam mendapat legitimasi untuk eksis dan 
mendapatkan tempat untuk hidup dan berkembang di Indonesia 
untuk memenuhi kebutuhann pendidikan bagi masyarakat Islam 
sebagai warga mayoritas. Akomodasi negara terhadap sistem 
pendidikan Islam menjadikan system dan lembaga pendidikan Islam 
memiliki landasan kuat untuk dikembangkan dengan support dana 
dan atensi dari negara. Oleh karena itu, negara berkewajiban untuk 
mengembangkan sistem pendidikan Islam sebagai salah satu jenis 
pendidikan keagamaan dalam sistem pendidikan nasional. Dalam 
sistem pendidikan nasional, pendidikan Islam sebagai sistem 
pendidikan keagamaan dilaksanakan dalam berbagai jalur yaitu 
formal, informal dan non-formal. 

 
Daftar Pustaka 

A. Steenbrink, Karel. 1994. Pesantren Madrasah Sekolah Pendidikan 
Islam dalam Kurun Modern. Jakarta: LP3ES.  

Abdillah, Maskuri. 2002. “Pesantren dalam Konteks Pendidikan 
Nasional dan Pengembangan Masyarakat” dalam Ikhwanuddin 
dan Dodo Murtadlo. Pendidikan untuk Masyarakat Indonesia Baru. 
Jakarta: Grasindo.  

Assegaf, Abdur Rahman dkk. 2007. Pendidikan Islam di Indonesia. 
Yogyakarta: Suka Press. 

Azra, Azyumardi. 1999. Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi 
Menuju Milennium Baru, Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Boland, BJ. 1985. Pergumulan Islam di Indonesia. Jakarta: Grafiti Pers. 
Effendi, Bahtiar. 2002. Masyarakat, Agama, dan Pluralisme Keagamaan, 

Yogyakarta: Galang Press. 
Fadjar, H.A. Malik et.al, 1999. Tim Nasional Reformasi Menuju 

Masyarakat Madani Kelompok Pendidikan dan Penembangan SDM, 



Pendidikan Islam dalam Spektrum… (Mastur) 

 

79 
 

Flatform Reformasi Pendidikandan Pengembangan Sumber Daya 
Manusia, Jakarta: Direktorat Jenderal Pembinaan Kelembagaan 
Agama Islam Departemen Agama RI. 

Fajar A. Malik dalam M. Wahyuni Nafis, Dkk (Tim Editor). 1995. 
Kontekstualisasi Ajaran Islam; 70 Tahun Prof. DR. H. Munawwir 
Sadzali, Jakarta: IPHI dengan Yayasan Wakaf Paramadina.  

Fathul Jannah. 2013. “Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan 
Nasional” dalam Jurnal Dinamika Ilmu, 13 (2), 163.  

Haidar Putra. 2007. Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan 
Islam di Indonesi. Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 

Hasan Langulung Prof. Dr. 2001. Pendidikan Islam dalam Abad Ke-21, 
Jakarta: Al-Husna Zikra.  

Ismail. 2010. “Politik Pendidikan Madrasah Di Indonesia Pasca 
Kemerdekaan: 1945 – 2003” dalam Jurnal Ta’dib, XV (2), 173. 

Ismail. 2016. “Politik Pendidikan Islam Orde Lama 1945-1965 
(Study Kebijakan Pemerintah Dalam Penyelenggaraan 
Pendidikan Islam)” dalam Jurnal Kabilah, I (1), 157. 

Jabali Fuad dan Jamhari. 2002. IAIN dan Modernisasi Islam di 
Indonesia.Jakarta: Logos. 

Kaelan. 1996. Filsafat Pancasila. Yogyakarta: Paradigma.  
Mahfud, Choirul. 2013. Politik Pendidikan Islam di Indonesia (Studi 

Analisis Kebijakan Pendidikan Islam Pasca Orde Baru). 
Surabaya: Disertasi IAIN Sunan Ampel. 

Nata, Abudin. 2001. Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Lembaga-
lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Grasindo. 

Rahardjo, Mudjia. 2000. Qua Vadis Pendidikan Islam: Pembacaan 
Realitas Pendidikan Islam, Sosial dan Pengetahuan. Malang: 
Cendekia Paramulya.  

Rahim, Husni. 2002. Pendidikan Islam Di Indonesia Keluar Dari 
Eksklusivisme, dalam Pendidikan untuk Masyarakat Indonesia Baru. 
Jakarta: Grasindo. 

Rahim, Husni. 2001. Kebijakan Direktur Jenderal Kelembagaan Agama 
Islam di Bidang Pendidikan Agama dan Keagamaan Islam. Dokumen 
Departemen Agama RI. 



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019 

80 
 

Rahim, Husni. 2005. Madrasah dalam Politik Pendidikan di Indonesia. 
Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Sanaky, Hujair AH. 2004. Paradigma Pendidikan Islam, Yogyakarta: 
Safiria Insania Press. 

Sirozi, M. 2005. Politik Pendidikan, Dinamika Hubungan antara 
Kepentingan Kekuasaan dan Praktik Penyelenggaraon Pendidikan. 
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2005. 

W hefner Robert dan Muhammad Qasim Zaman. 2007. Schooling 
Islam: The Culture and politics of Modern Muslim Education. New 
Jersey: Princenton University Press. 

Winarno Surakhmad, 2003. Pendidikan Nasional Senantiasa Jadi Kelinci 
Percobaan. NTB Post.  


