. P-ISSN: 2086-3594
el-HlKMAH E-ISSN: 2527-4651
Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan Islam

Vol. 13, No.1, Juni 2019, h. 59-80

PENDIDIKAN ISLAM DALAM SPEKTRUM POLITIK
PENDIDIKAN NASIONAL

Mastur*

Abstract : Discourse on Islamic education will never be separated
from the political and cultural dynamics of a society. In the
Indonesian context, the dynamics of Islamic education cannot be
separated even shackled by the country's political policies and
community pluralism which is a reality in Indonesia, both before
independence until post-independence Indonesia. Since the first
half of the 19th century, the history of Islamic education in
Indonesia has begun a new phase marked by shifts and changes in
almost all aspects including institutions, methods, curriculum and
Islamic education orientation. At that time Islamic education was
dominated by traditional educational institutions, namely boarding
schools. Islamic education is an integral part of the National
Education System. As part of the national education system, Islamic
education gets legitimacy for sexuality and has a place to live and
develop in Indonesia to meet the educational needs of the Islamic
community as a majority citizen. State accommodation for the
Islamic education system makes Islamic education systems and
institutions have a strong foundation to be developed by supporting
funds and attention from the state. Therefore, the state is obliged
to develop an Islamic education system as one of the types of
religious education in the national education system.

Keyword: Islamic Education, National Education Politics

Pendahuluan

alam sejarah, hubungan antara pendidikan dengan politik
bukanlah suatu hal yang baru. Sejak zaman Plato dan
Aristoteles, para filsuf dan pemikir politik telah

" IAI Hamzanwadi NW Pancor. mastur@iaihnwpancor.ac.id

Copyright ©2019 el-Hikmah
Tersedia online di http://journal.uinmataram.ac.id/index.php/elhikmah



mailto:mastur@iaihnwpancor.ac.id

el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

memberikan perhatian yang cukup intens terhadap persoalan politik.
Kenyataan ini misalnya ditegaskan dengan ungkapan “As is the state,
50 75 the school”, atau “What you want is the state, tou must put into the school.
Selain terdapat teori yang dominan dalam demokrasi yang
mengasumsikan bahwa pendidikan adalah sebuah korelasi bagi suatu
tatanan demokratis (Nata, 2001).

Dalam sejarah Islam misalnya, hubungan antara pendidikan
dengan politik dapat dilacak sejak masa-masa pertumbuhan paling
subur dalam lembaga-lembaga pendidikan Islam. Sepanjang sejarah
terdapat hubungan yang amat erat antara politik dengan pendidikan.
Kenyataan ini dapat dilihat dari pendirian beberapa lembaga
pendidikan Islam di Timur Tengah yang justru disponsori oleh
penguasa politik. Contoh yang paling terkenal adalah madrasah
Nizhamiyah di Bagdad yang didirikan sekitar 1064 oleh Wazir
Dinasti Saljuk, Nizham al-Mulk. Madrasah ini terkenal dengan
munculnya para pemikir besar. Misalnya, Al-Ghozali sempat
mentransfer pengetahuanya di lembaga ini menjadi guru.

Begitu juga halnya dengan pendidikan di Indonesia, berjalan
searah dengan peta perpolitikan di Indonesia. Setidaknya
perjalananan bangsa Indonesia sudah melalui tiga masa, yaitu Orde
lama (1945-1965), Orde Baru (1965-1998), dan Orde Reformasi
(1998-sekarang). Kebijakan Pendidikan dari ketiga masa tersebut
tidak terlepas dari kebijakan pemerintah. Memang, pendidikan
haruslah mengikuti pola kehidupan masyarakat dan sistem
kebudayaan yang melatarbelakanginya. Schinggatidak jarang
peralihan atau pergantian dari suatu sistem kekuasaan akan
mengakibatkan pula perubahan substansi dalam bidang pendidikan.

Secara umum bahwa pendidikan (dalam konteks politik
Indonesia) pada masa ORBA jelas hanya berorietasi mengabdi
kepada kepentingan Negara dan penguasa. Penciptaan manusia
penganalis sebagimana di canangkan Dr. Daud Yusuf, dalam
prakteknya justru merupakan proses pengebirian kebebasan
akademik dan kreativitas mahasiswa serta melahirkan para birokrat
kampus. Sehingga hasilnya adalah generasi yang apatis dengan
lingkungan sekitar namun sangat se/f-centered. Mereka jelas bukan

60



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

manusia yang dicita-citakan Muhammad Hatta dan Djarir dimana
pencerahan, pemahaman, dan penyadaran akan hak dan
kewajibannya sebagi anak bangsamenjadi landasan kiprahnya.

Suatu institusi keagamaan atau kemasyarakatan sepertinya sulit
dipisahkan dari perkembangan situasi sosial politik yang terjadi di
tengah-tengah masyarakat. Sebab setting sosial politik tersebut ikut
memberi warna bagi kelangsungan hidup suatu institusi. Hal yang
sama juga berlaku bagi pranatasosial lainnya, termasuk di dalamnya
pendidikan Islam (sistem dan lembaga) (Nafis, 1995: 507). Perjalanan
sejarah telah memperlihatkan berbagai rangkaian historis yang secara
terus menerus ditandai dengan pergumulan antara politik dan
Pendidikan Islam yang terkadang memihak/menguntungkan dan
tidak jarang pula justerumerugikannya. M. Sirozi dalam bukunya
Politik Pendidikan menjelaskan bahwa antara pendidikan dan politik
atau sebaliknya, adalah dua elemen penting dalam system sosial
polittk di setiap negara, baik negara maju maupun negara
berkembang. Sering dilihat sebagai bagian-bagian yang terpisah,
tidak memiliki hubungan apa-apa, padahal kedua-duanya sating
menunjang, bahu membahu dalam proses pembentukan masyarakat
(Sirozi, 2005: 1).

Di sisi lain menurut pengamatan Mastuhu dikutip Kasiram
bahwa ada sejumlah problem mendasar yang harus segera diatasi
dalam pendidikan nasional kita yaitu; adanya dualisme sistem
pendidikan yang pada gilirannya menghasil kandikotomi antara ilmu
agama dan ilmu umum. Sistem Pendidikan kita baik jalur pendidikan
agama maupun umum terlalu menekan pada pelatihan ketimbang
pendidikan, mementingkan materi ketimbang metodologi,
mementingkan produk final ketimbang proses, mengutamakan
pemikiran reaktif ketimbang proaktif (Raharjo, 2000: 54). Berbagai
problem dialami sistem pendidikan nasional mencerminkan bahwa
pendidikan nasional kurang mampu mengakses kepentingan
pendidikan Islam sebagai sub sistem pendidikan nasional.
Pendidikan nasional harus banyak introspeksi diri sebab pendidikan
nasional terlalu bersemangat memikul beban berat di pundaknya.
Padahal ia memang tidak kuat memikulnya. Buktinya kegagalan demi

61



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

kegagalan output pendidikan yang dihasilkan tidak akan memuaskan
masyarakat, sebab antara landasan teori pendidikan dengan praktek
tidak sinkron, demikian juga konsep filosofisnya, pendidikan Islam
bersifat universal tetapi pendidikan nasional filosofisnya bersifat
lokal (Pancasila).

Refleksi Sejarah Pendidikan Islam Indonesia

Diskursus tentang pendidikan Islam tidak akan pernah terlepas
dari dinamika polittk dan kebudayaan suatu masyarakat (Zaman,
2007). Dalam konteks Indonesia, dinamika pendidikan Islam tidak
bisa terlepas bahkan terbelenggu oleh kebijakan politik negara dan
kemajemukan masyarakat yang merupakan realitas dalam ber-
Indonesia, baik sebelum kemerdekaan hingga pasca kemerdekaan
Indonesia. Sejak paruh pertama abad 19, sejarah pendidikan Islam di
Indonesia memulai babak baru yang ditandai oleh pergeseran dan
perubahan hampir dalam segala aspek yang meliputi kelembagaan,
metode, kurikulum serta orientasi pendidikan Islam. Pada masai tu
pendidikan Islam didominasi lembaga pendidikan tradisional, yakni
pesantren (Ismail, 2010: 173).

Pesantren atau pondok pesantren merupakan lembaga
pendidikan Islam tradisional tertua di Indonesia. Pesantren adalah
lembaga yang bisa dikatakan merupakan wujud proses wajar
perkembangan sistem pendidikan nasional. Sebab, sebelum
datangnya Islam ke Indonesia pun lembaga serupa pesantren ini
sudah ada di Indonesia dan Islam tinggal meneruskan, melestarikan,
dan mengislamkannya. Jadi, pesantren merupakan hasil penyerapan
akulturasi kebudayaan Hindu-Budha dan kebudayaan Islam
kemudian menjelma menjadi suatu lembaga yang dikenal sebagai
pesantren sekarang ini.

Memasuki era kolonialisme, muncul model sekolah yang
disediakan oleh pemerintah kolonial Belanda untuk rakyat
Indonesia. Pada awalnya model kelembagaan Pendidikan kolonial ini

terbatas pada kalangan bangsawan, berupa sekolah kelas satu yakni
Hollands Inlandsche school (HIS) dan sekolah kelas dua yakni Standard

62



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

School, yang diselenggarakan dengan tujuan mencetak pegawai-
pegawai pemerintah.

Selanjutnya akibat perkembangan di wilayah Asia pada
khususnya  dan  negara-negara  jajahan, Belanda  pun
mengembangakan sistem “Sekolah Rakyat” atau “Sekolah Desa”
(Volkschoolen) untuk rakyat pribumi secara luas dengan biaya yang
murah. Pertengahan abad ke-19. Hal ini menyebabkan lembaga
pendidikan tradisional (pesantren, surau, langgar, atau masjid)
mendapat saingan secara langsung. Karena sekolah tersebut selain
biayanya murah dengan mata pelajaran yang lebih praktis, juga
menjanjikan pekerjaan yang bervariasi walaupun pada tingkat
rendahan. Hal ini terlihat dari animo masyarakat kala itu yang
menjadikan sekolah ala Belanda ini menjadi alternatif pilihan. Pada
tahun 1871 terdapat 263 SD dengan jumlah siswa sekitar 16.606
orang, tahun 1892 menjadi 515 SD dengan jumlah siswa52.685
orang, tahun 1910 mencapai 70.000 orang, dan sampaitahun 1914
mencapai 200.000 orang. Pada tahun ini pula pemerintah Belanda
mengembangkan pendidikan lanjutanyaitu MULO (Meer Unigebreid
Lager Onderwijs) dan AMS. (Mastuki, 2006). Lembaga pendidikan
tersebut (HIS, MULO, dan AMS) adalah cikal bakal dari SD, SLTP,
dan SLTA saat ini (Ismail, 2010: 174).

Gelombang perubahan ini mencapai puncaknya pada awal abad
20 dengan lahirnya institusi pendidikan Islam yang berbeda baik
dengan pondok pesantren maupun dengans ekolah umum Hindia
Belanda. Embrio pendidikan Islam yang baru itu bernama madrasah.
Kemunculan madrasah menandai abad kebangkitan dan pencerahan
(renaissance) dalam pendidikan Islam. Menurut Masykuri Abdilah,
pada tahun 1905 sejumlah ulama memperkenalkan sistem
“madrasah”, yakni dengan penerapan sistem klasikal sesuai dengan
sistem  Barat, dan sekaligus sebagian mereka bahkan
memperkenalkan ilmu pengetahuan umum. Sistem madrasah ini
dalam batas-batas tertentu merupakan lembaga persekolahan ala
Belanda yang diberi muatan keagamaan. Ini berarti pengaruh Timur

Tengah hanyalah salah satu faktor selain perkembangan sosial-
politikdi tanah air pada saat itu (Abdillah, 2002: 78).

63



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

Lebih rinci lagi sebagaimana yang dikemukakan Husni Rahim,
bahwa eksistensi dan perkembangan pendidikan Islam di Indonesia
berasal dari proses interaksi misi Islam dengan tiga kondisi (Rahim,
2002: 65). Pertama, interaksi Islam dengan budaya lokal-pra Islam
yang telah melahirkan pesantren. Sebagian kalangan melihat bahwa
pesantren merupakan hasil dari proses akulturasi Islam dengan
budaya asli (zndigenous) Nusantara. Kedua, interaksi misi pendidikan
Islam dengan tradisi Timur Tengah modern telah menghasilkan
madrasah. Kefjga, interaksi Islam dengan politik Pendidikan Hindia
Belanda telah membuahkan lembaga berbentuk sekolah Islam.

Kemunculan madrasah di awal abad ke-20 disebut sebagai awal
pembaruan sistem pendidikan Islam di Indonesia. Di mana,
pendidikan pra madrasah tidak mengenal sistem klasikal dengan
meja, bangku dan papan tulis sebagai sarana pembelajaran. Meskipun
demikian, pesantren dan madrasah memiliki kesamaan yang
mendasar, yaitu sama-sama mengajarkan ilmu-ilmu Islam dan
kehadiran madrasah merupakan akibat penyesuaian dengan
pesantren (Steenbrink, 1994: 23). Sistem pendidikan di madrasah
merupakan perpaduan system pondok pesantren dengan sistem
pendidikan yang berlaku di pesantren. Sistem pembelajaran tersebut
berlangsung secara bertahap, dengan mengikuti sistem klasikal.
Sistem pengajian kitab dalam tradisi pesantren mulai diganti dengan
bidang-bidang pelajaran tertentu, sekalipun masih menggunakan
kitab lama.

Pendidifan Islam Pada Masa Orde Lama

Pada masa Orde Lama, Lembaga pendidikan Islam pesantren
dan madrasah bukan hanya mendapat pengakuan, tetapi juga
dukungan dalam bentuk pembinaan dan tuntunan. Wewenang untuk
melakukan pembinaan terhadap pesantren dan madrasah sebagai
wadah pendidikan Islam itu kemudian diserahkan kepada
Departemen Agama. Setelah Indonesia merdeka, pendidikan agama
telah mendapat perhatian serius dari pemerintah, baik di sekolah
negeri maupun swasta. Usaha tersebut dimulai dengan memberikan

64



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

bantuan sebagaimana anjuran oleh Badan Pekerja Komite Nasional
Pusat (BPKNP) tanggal 27 Desember 1945, disebutkan:
"Madrasah dan pesantren yang pada hakikatnya adalah satn sumber
pendidikan dan pencerdasan rakyat jelata yang telah berurat dan berakar
dalam masyarakat Indonesia pada umumnya, bendaknya mendapatkan
perbatian dan bantuan nyata berupa tuntunan dan bantuan material dari
pemerintah"

Pendidikan Agama kemudian selanjutnya diatur secara khusus
dalam UU No, 4 Tahun 1950 pada bab XII Pasal 20, yaitu:

1. Di sekolah-sekolah negeri diadakan pelajaran agama, orang tua
murid menetapkan apakah anaknya akan mengikuti pelajaran
tersebut atau tidak.

2. Cara penyelenggaraan pendidikan agama di sekolah negeri diatur
dalam peraturan yang ditetapkan oleh Menteri Pendidikan
Pengajaran dan Kebudayaan, bersama-sama dengan Menteri

Agama.

Perkembangan pendidikan Islam pada masa orde lama sangat
terkait pula dengan peran Departemen Agama yang mulai resmi
berdiri pada tanggal 3 Januari 1946. Departemen Agama sebagai
suatu lembaga pada masa itu, secara intensif memperjuangkan politik
pendidikan Islam di Indonesia. Pendidikan Islam pada masa itu
ditangani oleh suatu bagian khusus yang mengurus masalah
pendidikan agama, yaitu Bagian Pendidikan Agama. Tugas dari
bagian tersebut sesuai dengan salah satu nota Isamic education in
Indonesia yang disusun oleh Bagian Pendidikan Departemen Agama
pada tanggal 1 September 1950, yaitu (Boland, 1985: 506):

1. Memberi pengajaran agama di sekolah negeri dan partikulir,

2. Memberi pengetahuan umum di madrasah

3. Mengadakan Pendidikan Guru Agama serta Pendidikan Hakim
Islam Negeri.

Selanjutnya kebijakan pemerintah orde lama dalam bidang
pendidikan Agama dan pendidikan Islam secara khusus termaktub
dalam SKB Tiga Menteri. Kaitannya dengan hal itu maka khusus
untuk mengelola pendidikan agama yang diberikan ke sekolah-

65



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

sekolah umum, maka pada bulan Desember 1946, dikeluarkanlah
Surat Keputusan Bersama (SKB) antara Menteri PP dan K dengan
Menteri Agama, yang mengatur pelaksanaan Pendidikan Agama
pada sekolah-sekolah umum (negeri dan swasta), yang berada di
bawah kementrian PP dan K (Boland, 1985: 68). SKB tersebut dapat
menjelaskan kepada kita bahwa pendidikan agama (Islam) bagi
peserta didik telah dirancang sedemikian rupa mengacu ke UU. No.
4 Tahun 1950. Hal ini juga menunjukkan bahwa telah ada upaya yang
dilakukan oleh pemerintah dalam menjamin kehidupan beragama
warganya untuk mendapatkan pendidikan agamanya masing-masing.
Tak luput pula bagi umat Islam bisa memperoleh pendidikan agama
Islam dibangku sekolah mereka (Ismail, 2018: 157).

Selanjutnya Pendidikan Agama ini diatur secara khusus
dalamUU Nomor 4 Tahun 1950 pada Bab XII pasal 20. Sementara
itu pada Peraturan Bersama Mentri PP dan K dan Mentri Agama
Nomor: 1432/kab.tanggal 20 Januari 1951 (Pendidikan), Nomor K
1/652 Tanggal 20 januari 1951(Agama) diatur tentang Peraturan
Pendidikan Agama di sekolah-sekolah yaitu pasal 1, 2, 3, dan pasal
4.1

Berdasarkan keterangan di atas, ada 2 hal yang penting berkaitan
dengan pendidikan Islam pada masa orde lama, yaitu pengembangan
dan pembinaan madrasah dan pendidikan Islam di sekolah umum.
Keadaan pendidikan Islam dengan segala kebijaksanaan pemerintah
pada zaman Orde Lama. Pada akhir Orde Lama tahun 1965 lahir
semacam kesadaran baru bagi umat Islam, di mana timbulnya minat
yang mendalam terhadap masalah-masalah pendidikan yang
dimaksudkan untuk memperkuat ummat Islam, sehingga sejumlah
organisasi Islam dapat dimantapkan. Dalam hubungan ini
Kementrian Agama telah mencanangkan rencana-rencana program
pendidikan yang akan dilaksanakan dengan menunjukkan jenis-jenis
pendidikan serta pengajaran Islam yaitu (Langulung, 2001; 58);
Pesantren Indonesia Klasik, Madrasah Diniyah, Madrasah-madrasah
swasta, Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN), Suatu Madrasah
Ibtidaiyah Negeri (MIN) 6 tahun, dan Pendidikan Teologi tertinggi,
pada tingkat Universitas diberikan sejak tahun 1960 pada IAIN,

66



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

TAIN ini dimulai dengan dua bagian atau dua fakultas di Yogyakarta
dan dua Fakultas di Jakarta.

Pendidiean Islam Pada Masa Orde Baru

Secara umum diakaui bahwa kebijakan pemerintah orde baru
mengenai pendidikan Islam dalam konteks madrasah di indonesia
bersifat positif dan konstruktif, khususnya dalam dua dekade tarakhir
1980-an sampai dengan 1990-an. Pada masa pemerintahan orde
baru, lembaga pendidikan (madrasah) dikembangkan dalam rangka
pemerataan kesempatan dan peningkatan mutu pendidikan.
Kebijakan seperti ini lebih kuat tercermin dalam komitmen orde
baru memandang bahwa pendidikan agama sebagai bagian yang tidak
terpisahkan dari sistem pendidikan nasional. Sedangkan pada paruh
awal pemerintahan orde baru, kebijakan tentang madrasah bersifat
melanjutkan dan meningkatkan kebijakan orde lama. Pada tahap ini
madrasah belum dipandang sebagai bagian dari sistem pendidikan
nasional, tetapi baru bersifat lembaga pendidikan otonom dibawa
pengawasan Mentri Agama. Hal ini disebabkan pendidikan madrasah
belum didominasi oleh muatan-muatan agama, menggunakan
kurikulum-kurikulum yang belum terstandar, memiliki struktur yang
tidak seragam, dan kurang terpantaunya manajemen madrasah oleh
pemerintah (Boland, 1985: 46).

Menghadapi kenyataan tersebut diatas, langkah pertama dalam
melakukan pembaruan ini adalah dikeluarkannya kebijakan Mentri
Agama Tahun 1967 sebagai respons terhadap terhadap TAP MPRS
No. XXXVII Tahun 1966 dengan melakukan formalisasi dan
strukturisasi madrasah. Formalisasi ditempuh dengan menegrikan
sejumlah madrasah dengan kriteria tertentu yang diatur oleh
pemerintah disamping mendirikan madrasah-madrasah yang baru.
Sedangkan strukturisasi dilakukan dengan mengatur perjenjangan
dan perumusan kurikulum sekolah-sekolah yang berada dibawah
DEPDIKBUD. Salah satunya tercantum dalam pada pasal 1 TAP
MPRS No. XXVII Tahun 1966 “menetapkan pendidikan agama
menjadi mata pelajaran disekolah-sekolah mulai dari sekolah dasar
sampai ke universitas-universitas negeri.

67



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

Seiring dengan struktur madarsah yang semakin lengkap, pada
tanggal 10 sampai 20 agustus 1970 telah diadakan pertemuan di
Cibogo, Bogor dalam rangka penyusunan kurikulum madrasah
dalam semua tingkatan secara nasional. Langkah ini merupakan
kontribusi pemerintah orde baru dalam mendekatkan hubungan
hubungan madrasah dengan sekolah. Ototnomi yang diberikan
kementrian agama untuk mengelola madrsah terus dibarengi dengan
kebijakan yang mengarah pada penyempurnaan sistem pendidikan
nasional. Langkah ini menjadi anggenda penting dimasa awal-awal
pemerintahan orde baru.

Dalam dekade 1970-an madrasah terus dikembangkan untuk
memperkuat keberadaannya, namun diawal-awal tahun 1970-an,
justru kebijakan pemerintah terkesan berupaya untuk mengisolasi
madrasah dari bagian sistem pendidikan nasional. Hal ini terlihat
dengan langkah yang ditempuh pemerintah dengan mengeluarkan
suatu kebijakan berupa keputusan presiden (kepres) Nomor 34
tanggal 18 April 1972 tentang “tanggung jawab fungsional
pendidikan dan latihan”.

Selanjutnya, Kepres Nomor 34 Tahun 1972 ini dipertegas oleh
Inpres Nomor 15 tahun 1974 yang mengatur operasionalnya. Dalam
TAPS MPRS Nomor XVII Tahun 1966 dijelaskan “agama
merupakan salah satu unsur mutlak dalam pencapaian tujuan
nasional.” Persoalan keagamaan dikelola oleh departemen agama,
sedangkan madrasah dalam TAP MPRS Nomor 2 Tahun 1960
adalah lembaga pendidikan otonom dibawah pengawasan Mentri
Agama”. Dari ketentuan ini departemen agama menyelenggarakan
pendidikan madrasah tidak saja bersifat keagamaan dan umum,
tetapi juga bersifat kejuruan. Dengan keputusan presiden No. 34
tahun 1972 dan inpres No. 15 tahun 1974, penyelenggaraan
pendidikan umum dan kejuruan sepenuhnya berada ditanggung
jawab Mendikbud. Secara implisit ketentuan ini mengharuskan
diserahkannya penyelenggaraan pendidikan madrasah yang sudah
menggunakan kurikulum nasional kepada Depdikbud (Mahfud,
2013: 70).

68



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

Dua kebijakan pemerintah diatas, menggambarkan ketegangan
yang cukup kuat antara madrasah dengan pendidikan umum
(sekolah). Dalam konteks ini, tampaknya madrasah tidak hanya
diisolasi dari sistem pendidikan nasional, tetapi terdapat indikasi kuat
untuk dihapuskan. Meskipun sudah adanya usaha penegerian
madrasah dan penyusunan kurikulum 1973, tampaknya usaha itu
tidak cukup sebagai alasan untuk mengakui madrasah sebagai bagian
dari sistem pendidikan nasional. Melihat aspirasi rakyat yang
keberatan dengan kebijakan yang dikeluarkan pemerintah, maka
pemerintah menyikapinya dengan mengadakan sidang kabinet
terbatas tanggal 26 november 1974 yang disepakati tiga mentri
(kementrian agama, kementrian pendidikan dan kebudayaan, dan
kementrian dalam negeri) yang dikenal dengan “SKB Tiga Mentri”
tahun 1975. Kesepakatan tiga menteri itu mengenal “peningkatan
mutu pendidikan madrasah”.

Memasuki dekade 90-an, kebijakan pemerintah orde baru
mengenai madrasah ditujukan secara penuh untuk membangun
suatu sistem nasional yang utuh. Dan dengan diundangkannya UU
No. 2 tahun 1989, memberikan efek positif terhadap pendidikan
agama secara umum dan lembaga pendidikan madrasah khususnya.
Indikasi ini terlihat dalam pasal 4 bahwa, pendidikan nasional
bertujuan mencerdaskan kehidupan bangsa dan mengembangkan
manusia Indonesia seutuhnya, yaitu manusia yang beriman dan
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa dan berbudi pekerti luhur,
memiliki pengetahuan yang mantap dan mandiri serta rasa tanggung
jawab kemasyarakan dan kebangsaan (Putra, 2007: 23).

Pendidifan Isiam Pada Era Reformasi

Dalam perkembangan pendidikan Islam terutama pasca
pemerintahan Orde Baru, sejak tahun 1998 sampai saat ini yang
dikenal sebagai sistem pemerintahan Era Reformasi. Masa ini
merupakan era baru dalam sistem pemerintahan Republik Indonesia
sebagai koreksi terhadap sistem pemerintahan yang dibangun oleh
pemerintah Orde Baru. Gerakan reformasi yang dimotori oleh
mahasiswa tahun 1998, pada prinsipnya, mengandung empat

69



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

tuntutan yang hendak diwujudkan, yaitu: 1) demokrasi; 2) kebebasan
berpendapat dan berbeda pendapat; 3) keterbukaan; dan 4) otonomi.
Keempat prinsip tersebut merupakan reaktualisasi dari nilai-nilai
budaya Indonesia sebagai cita-cita Proklamasi Kemerdekaan 1945
(Fadjar, 1999: xviii).

Kemudian sebagai respons atas keempat tuntutan reformasi
tersebut, disusunlah kebijakan pemerintah yang termuat dalam
UndangUndang Otonomi Daerah Nomor 22 tahun 1999 tentang
Pemerintahan Daerah dan Undang-Undang Nomor 25 tentang
Perimbangan Keuangan antara Pusat dan Daerah. Selanjutnya,
direvisi menjadi Undang-Undang Nomor 32 tahun 2004
tentangPemerintahan Daerah dan Undang-Undang Nomor 33 tahun
2004 tentang Perimbangan Keuangan antara Pemerintah Pusat dan
Daerah. Undang-Undang tentang Otonomi Daerah tersebut telah
mendelegasikan bidang pendidikan sebagai salah satu system
pemerintahan daerah yang dikenal dengan desentralisasi pendidikan.
Desentralisasi pendidikan ini merupakan bentuk penyerahan
wewenang  pemerintah  pusat  kepada  daerah = untuk
menyelenggarakan pendidikan yang bertujuan agar pengelolaan
pendidikan menjadi kewenangan daerah sehingga pengembangan,
perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasinya diharapkan lebih cepat,
tepat, efisien, dan efektif khususnya untuk pemenuhan kebutuhan
masyarakat di daerah dalam bidang pendidikan.

Dalam praktiknya Pemerintah Era Reformasi telah melakukan
perubahan yang signifikan di bidang Pendidikan dengan mengemban
misi baru reformasi pendidikan dan sumberdaya manusia yang
bertumpu pada pembangunan bidang pendidikan nasional yang
aspiratif, demokratis, dan partisipatif. Sejalan dengan hal itu, terdapat
empat isu kebijakanpenyelenggaraan pendidikan nasional yang perlu
direkonstruksi dalam rangka otonomi daerah, yaitu; Berkaitan
dengan peningkatan mutu pendidikan; Efisiensi pengelolaan
pendidikan; Relevansi pendidikan; dan Pemerataan pelayanan
pendidikan.

Adapun tujuan dari perubahan system pendidikan nasional di
Era Reformasi dalam rangka untuk peningkatan mutu pendidikan

70



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

dan pelayanan pendidikan sesuai dengan kebutuhan dan dinamika
yang berkembang dalam kehidupan masyarakat. Menurut Malik
Fadjar, untuk mewujudkan keinginan itu, dirumuskan
UndangUndang Nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem
PendidikanNasional. Kebijakan ini bertujuan;
“Terwujudnya tatanan kebidupan masyarakat dan bangsa Indonesia yang
bermutu sesuai dengan amanat Proklamasi Kemerdekaan 1945, bertekad
untuk  mewnndkan  masyarakat madani - Indonesia  sebagai  suatu
masyarakat Pancasilais yang beriman dan bartakwa, memiliki cita-cita dan
harapan masa depan, demokratis dan beradab, menjujung tinggi hak-hak
asasi manusia, berakblak mulia, tertib dan sadar hukum, koorporatif dan
kompelitif, serta memilik ikesadaran dan solidaritas antargenerasi dan antar
bangsa, majn dan mandiri, cakap dan cerdas, kreatif dan bertanggung
Jawab,serta berwawasan budaya” (Fadjar, 1999: 27)

Maka dalam konteks ini, Departemen Agama sebagai
penyelenggara pemerintahan di bidang pendidikan Islam telah
merespons arah kebijakan pembangunan bangsa Indonesia di Era
Reformasi. Kebijakan ini dikemukakan oleh Husni Rahim selaku
Direktur Jenderal Kelembagaan Agama Islam dalam Rakor dengan
Komisi IV DPR RI tanggal 26 Juni 2001. Dalam rakor tersebut
dikemukakan:

“Pendidikan agama dibarapkan dapat menjadi sarana bagi pengembangan

pribadi, watak dan akblak mulia peserta didik, serta pada pembentukan
sikap dan perilaku berakhlak. Pengembangan pribadi, watak, dan akblak
mitlia, selain dilakukan oleh Lembaga pendidikan formal, juga oleh
kelnarga, lembaga sosial keagamaan, dan lembaga pendidikan tradisional
keagamaan serta tempat-tempat ibadah. Pendidikan agama sangat strategis
sebagai upaya peningkatan sumber daya manusia dan sangat besar
peranannya dalam mewnjudfan manusia yang berkualitas, karena pada
hakikatnya manusia yang berkualitas, yaitu manusia beriman dan
bertakwa, hanya terwujnd melalui penghayatan dan pengamalan ajaran-

ajaran agamanya.” (Rahim, 2001: 3)

Lembaga pendidikan Islam yang fungsi utamanya memberikan
pengajaran agama dan umum kepada peserta didik idealnya dapat

71



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

memfungsikan dan mengoptimalkan seluruh potensi pendidikan
yang dimiliki oleh peserta didik sekaligus dapat mengaktualisasikan
visi dan misi pendidikan nasional. Rumusan visi dan misi pendidikan
nasional tersebut ditetapkan dalam Undang-Undang Sisdiknas No.
20 tahun 2003, Peraturan Pemerintah No. 19 tahun 2005 tentang
Standar Nasional Pendidikan dan Peraturan Menteri Pendidikan
Nasional No. 22 tahun 2006 tentang Standar Isi untuk Satuan
Pendidikan Dasar dan Menengah.

Kebijakan di bidang Pendidikan nasional tersebut diharapkan
mampu menjamin pemerataan kesempatan pendidikan, peningkatan
mutu, dan relevansi serta efisiensi manajemen pendidikan.
Peningkatan mutu pendidikan diarahkan untuk meningkatkan
kualitas manusia Indonesia seutuhnya melalui olah hati, olah pikir,
olah rasa, dan olah raga agar memiliki daya saing menghadapi
tantangan global. Peningkatan relevansi pendidikan dimaksudkan
untuk menghasilkan lulusan yang sesuai dengan tuntutan kebutuhan
berbasis potensi sumberdaya alam Indonesia. Peningkatan efisiensi
manajemen pendidikan dilakukan melalui penerapan manajemen
berbasis sekolah dan pembaruan pengelolaan pendidikan secara
terencana, terarah, dan berkesinambungan (Nasional, 2006: 73).

Dalam konteks ini pendidikan Islam berperan aktif untuk
mewujudkan visi dan misi pendidikan nasional tersebut dengan
membangun paradigma baru dalam mengembangkan keilmuan
Islam di lembaga pendidikan yaitu mengembangkan integrase ilmu
agama dan ilmu umum. Oleh karena itu pendidikan Islam senantiasa
dapat mengembangkan ilmu pengetahuan dan teknologi yang
dilandasi oleh nilai moral dan agama. Penguasaan ilmu pengetahuan
dan teknologi dewasa ini menjadi keharusan untuk kemaslahatan dan
kemajuan umat Islam di masa kini dan masa datang. Sebab, tanpa
penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi yang dilandasi oleh
semangat agama, dapat dipastikan bahwa umat Islam akan tertinggal
dalam peradaban umatmanusia di masa depan.

Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam senantiasa
melakukan revitalisasi baik dari sisi kelembagaan maupun dar isisi
keilmuannya. Revitalisasi lembaga pendidikan Islam dalam konteks

72



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

ke depan (global) dapat dipahami dari upaya untuk menarik lembaga
pendidikan Islam dalam ainstream yakni lebih berperan dalam
pembangunan masyarakat. Untuk itu, lembaga pendidikan Islam
dihadapkan pada tantangan untuk mengintegrasikan nilai-nilai ajaran
agama dalam ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan kata lain,
lembaga pendidikan harus memberi bekal berupa penguasaan ilmu
pengetahuan dan teknologi kepada murid atau mahasiswa dan
lulusan secara memadai (distinctive competence) (Rahim, 2005: 30).

Tujuan dari itu adalah agar akses terbuka terhadap pendidikan
tinggi dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi dapat
dimanfaatkan secara optimal oleh lulusan Lembaga pendidikan ini
yang pada akhirnya akan melahirkan ilmuwan yang komit dengan
nilai agama (Islam) dalam mengkaji dan mengembangkan ilmu
pengetahuan mendatang (pembangungan masyarakat ke depan)
(Rahim, 2005: 77). Dengan demikian, apabila hal ini dapat dilakukan
di lembaga Pendidikan Islam, maka lembaga ini ke depan dapat
dijadikan sebagai lembaga pendidikan alternatif bagi anak bangsa
dalam merespons perubahan di era globalisasi. Oleh karena itu,
respons negara terhadap kebutuhan umat Islam dengan
memasukkan Lembaga pendidikan Islam baik pada tingkat madrasah
sampai pada tingkat pendidikan tinggi Islam sebagai pendidikan yang
sama dengan sekolah umum dan pendidikan tinggi umum dalam
system pendidikan nasional merupakan upaya pemerintah dalam
memajukan pendidikan umat Islam di Indonesia.

Pendidikan Islam dalam Konfigurasi Sistem Pendidikan di
Indonesia

Pendidikan di Indonesia selama ini berjalan secara dualisme
pendidikan (Umum dan agama), sejak pemerintahan kolonial
Balanda memperkenalkan sistem pendidikan yang bersifat sekuler,
sementara pendidikan Islam yang diwakili oleh pesantren tidak
memperhatikan pengetahuan umum, sampai Indonesia merdeka,
meskipun pada awal kemrdekaan masih mewarisi sistem pendidikan
yang bersifat dualistis. Pendidikan Islam di Indonesia dalam sejarah
penjangnya, mulai pada masa penajajahan sampai Indonesia merdeka

73



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

menghadapi berbagai persoalan dan kesenjangan dalam berbagai
aspek, berupa persoalan dikotomi pendidikan, kurikulum, tujuan,
sumber daya, serta manajemenpendidikan Islam. Azyumardi Azra
mengatakan, pendidikan Islam terlihat dalam penyusunan UU
Sisdiknas 2003, walaupun ada sebagian Pasalnya, pemerintah belum
merealisasikan secara konsisten, contohnya Pasal 49 ayat 1 tentang
anggaran pendidikan. Sementara Huzair Sanaky mengatakan, Upaya
pemerintah untuk memperbaiki pendidikan Islam di Indonesia dapat
kita lihat komitmen mereka dalam penyusunan UU Sisdiknas 2003,
walaupun perbaikannya belum dilakukan secara mendasar, sehingga
terkesan seadanya saja (Azra, 1999: 59). Usaha pembaharuan dan
peningkatan pendidikan Islam sering bersifat sepotong-sepotong
atau tidak komprehensif dan menyeluruh serta sebagian besar sistem
dan lembaga pendidikan Islam belum dikelola secara professional
(Sanaky, 2004: 9).

Setelah Indonesia merdeka, umat Islam semakin menyadari
pentingnya perjuangan Umat Islam dalam meraih kemerdekaan, dan
pemerintah berusaha melakukan memperbaiki pendidikan Islam
dilndonesia. Sebagai realisasinya Pemerintah Indonesia telah
merumuskan dalam undang-undang Republik Indonesia No. 2
Tahun1989 tentang sistem pendidikan Nasional yang diteruskan
dengan UUNo. 20 Tahun 2003 yang mengatur pengelenggaraan satu
system Pendidikan nasional, sebagai upaya pengintegrasian
pendidikan Islam dalam sistem pendidikan Nasional (Jannah, 2013:
163). Sistem pendidikan nasional sebenarnya tidak menominasi
system pendidikan Islam Indonesia, dan makna manusia seutuhnya
dalam tujuan pendidikan nasional melalui beragam jenis, jenjang,
sifat dan bentuk pendidikan atau pelatihan sebagai proses
kemanusiaan yang bertindak dalam logika berfikir sebagai makhluk
yang berakal dan berbudi, juga sebagai proses pemanusiaan yang
mampu menjalankan tugas pokok dan fungsi secara penuh
pemegang mandat ilahiah yang merujuk pada hubungan dengan
Tuhannya berikut perilaku yang dikehendaki di dalamnya dan
mandat kultural yang mengandung makna sebagai insan berbudaya.

74



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

Indonesia, walaupun secara tegas dinyatakan bahwa bukan
Negara agama dan bukan pula Negara seckuler, tetapi Negara
Pancasila (Assegaf, 2007: 143)., Menurut Bahtiar Effendi, Negara
Pancasila, dapat dikatakan bahwa Indonesia mengambil jalan tengah
(middle path) antara Negara agama dan Negara sekuler. Rumusan sila
pertama Pancasila dan Pasal 29 UUD 1945 Ayat (1) memberikan
sifat yang khas pada Negara Indonesia, bukan Negara sekuler yang
memisahkan agama dan Negara, dan bukan Negara agama yang
berdasarkan pada agama tertentu. Negara Pancasila menjamin
kebebasan setiap warga negaranya untuk beragama dan wajib
memelihara budi pekerti luhur berdasarkan nilai-nilai Pancasila.
Sementara Fuat Hasan Dengan status Negara Pancalisa, maka wajar
kalau kemudian Pemerintah Indonesia tetap memandang bahwa
agama menduduki posisi penting di negeri ini sebagai sumber nilai
yang berlaku (Effendi, 2002: 19).

Secara filosofis, pandangan hidup bangsa tidak bertentangan
dengan ajaran Islam, maka pendidikan Islam Indonesia seharusnya
mampu menjadi sub sistem pendidikan nasional. Terlebih sejak
dikeluarkannya UUSPN Nomor 2 Tahun 1989 dan RUU Sindiknas
2003, yang berwawasan masa depan dan diintrodusirkannya
kebijakan /ink and match dalam pendidikan, merupakan peluang dan
sekaligus tantangan bagi sistem dan lembaga pendidikan Islam,
khususnya bagi sarjana dan cendekiawan muslim untuk merumuskan
rancangan sekaligus mempelopori bangunan pendidikan Islam yang
berwawasan masa depan, sesuai dengan misi dasar kata a/l-Islam,
adalah mengislamkan yang berarti menjalankan pendidikan sesuai
dengan kebutuhan dan dinamika keislaman. UU No. 20 Tahun 2003
pada Bab II pasal 3, bahwa;

“pendidikan Nasional ~ berfungsi  mengembangkan  kemampuan  dan
membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka
mencerdaskan kebidupan bangsa, bertujuan untuk mengembangkan potensi
peserta didik agar menjadi manusia beriman dan bertagwa kepada Tuban
Yang Maha Esa, berakhlak mmulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri
dan menjadi warga yang demofkratis serta bertanggung jawab”. (RI, 20006:
58)

75



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

Dalam hal ini pendidikan agama merupakan tanggung jawab
pemerintah dan masyarakat. Di samping sekolah/madrasah formal
yang didirikan oleh pemerintah seperti MIN, MTsN, maupun MAN,
masyarakat dapat juga menyelenggarakan pendidikan agama, baik
formal (pesantren, madrasah), nonformal (taman pendidikan Al-
Qur’an (TPA), majlis taklim) maupun informal (madrasah diniyah).
Pasal-pasal yang tertuang dalam UU No. 20 Tahun 2002 tersebut
merupakan penempatan posisi Pendidikan Islam sebagai bagian
dalam kerangka sistem pendidikan Nasional, bahwa pendidikan
Islam merupakan bagian dari sistem pendidikan Nasional. Dalam
penjelasan pasal 15 UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 menyebutkan
Pendidikan keagamaan merupakan pendidikan dasar, menengah dan
tingei yang mempersiapkan peserta didik untuk dapa tmenjalankan
peranan yang menuntut penguasaan pengetahuan tentang ajaran
agama atau menjadi ahli ilmu agama.

UU Sisdiknas 2003 merupakan usaha pemerintah untuk
memperbaiki pendidikan Islam di Indonesia, walaupun ada sebagian
Pasalnya, pemerintah belum merealisasikan secara konsisten,
contohnya Pasal 49 ayat 1 tentang anggaran pendidikan. Upaya
perbaikannya belum dilakukan secara mendasar, sehingga terkesan
seadanya saja. Usaha pembaharuan dan peningkatan pendidikan
Islam sering bersifat sepotong-sepotong atau tidak komprehensif
dan menyeluruh serta sebagian besar sistem dan lembaga pendidikan
Islam belum dikelola secara professional (Sanaky, 1999: 59). Namun
secara umum, dapat dilihat bagaimana posisi agama (pendidikan
agama) dalam UU Sisdiknas 2003. dari pelbagai Pasal menerangkan
bahwa pendidikan agama sebagai sumber nilai dan bagian dari
pendidikan nasional. Pendidikan agama mempunyai peran penting
dalam mengembangkan potensi peserta didik untuk memiliki
kekuatanspiritual keagamaan, akhlak mulia dan kepribadian muslim
(khusus agama Islam) (Jannah, 2013: 170).

Kalau dicermati dari tiap Pasal yang tertuang dalam UU
Sisdiknas 2003 di atas, dapat di simpulkan bahwa pendidikan agama
(pendidikan Islam) mempunyai posisi yang sangat penting dalam
pendidikan nasional. Pendidikan agama lebih menfokuskan diri

76



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

dalam membentuk peserta didik secara aktif mengembangkan
potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan dan
ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa. Meskipun, pendidikan
agama mempunyai peranan penting dalam membentuk peserta didik
secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki
kekuatan spiritual keagamaan, ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha
Esa, dan berperilaku/akhlak mulia, akan tetapi dalam realitas,
lembaga pendidikan agama Islam di Indonesia belum berjalan
dengan baik, bahkan, pendidikan agama masih dipandang
Pendidikan nomor 2 oleh sebagian masyarakat, hal ini terlihat masih
rendahnya minat masyarakat untuk menyekolahkan putra/putri
mereka ke lembaga-lembaga pendidikan agama, seperti Madrasah
maupun pesantren.

Lembaga pendidikan agama menjadi prioritas kedua setelah
sekolah. Salah satu alasannya adalah kualitas lembaga pendidikan
agama lebih rendah di bandingkan sekolah yang sifatnya umum.
Maka Lembaga Pendidikan Islam yang memiliki landasan kuat dari
agama dan mendapat jaminan dari undang-undang negara harus
melalukan perbaikan dan peningkatan standar mutu pendidikan agar
dapat menjadi sebuah lembaga layanan publik yang sangat diminati
oleh masyarakat Indonesia yang mayoritas beragama Islam.

Catatan Akhir

Dinamika pendidikan Islam di Indonesia tidak terlepas dari
pengaruh kondisi sosio-politik yang sedang berlangsung di bangsa
ini. Perubahan demi perubahan terjadi seiring berlakunya kebijakan
penguasa dalam mengatur system pendidikan Nasional. Sehingga
pada gilirannya berimplikasi terhadap perkembangan dan laju
pendidikan Islam yang sudah dicita-citakan oleh masyarakat Islam
Indonesia. Dalam perkembangan sejarah pendidikan Islam di
Indonesia terbagi menjadi dua fase yakni sebelum kemerdekaan dan
pasca kemerdekaa. Namun tulisan membahas sejarah pendidikan
Islam yang berada pada tiga dimensi antara lain; pada era
kemerdekaan yang diawali oleh rezim orde baru, kemudian
dilanjutkan dengan kebijakan pendidikan Islam pada masa orde lama

77



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

dan terakhir adalah pada era reformasi. Masing-masing kurun waktu
tersebut, pendidikan Islam mempunyai ciri khas sesuai dengan
kebijakan pemerintah sebagai pemegang kebijakan tertinggi dalam
hal ini presiden.

Pendidikan Islam merupakan bagian yang integral dari Sistem
Pendidikan Nasional. Sebagai bagian dari sistem pendidikan
nasional, pendidikan Islam mendapat legitimasi untuk eksis dan
mendapatkan tempat untuk hidup dan berkembang di Indonesia
untuk memenuhi kebutuhann pendidikan bagi masyarakat Islam
sebagai warga mayoritas. Akomodasi negara terhadap sistem
pendidikan Islam menjadikan system dan lembaga pendidikan Islam
memiliki landasan kuat untuk dikembangkan dengan s#pport dana
dan atensi dari negara. Oleh karena itu, negara berkewajiban untuk
mengembangkan sistem pendidikan Islam sebagai salah satu jenis
pendidikan keagamaan dalam sistem pendidikan nasional. Dalam
sistem pendidikan nasional, pendidikan Islam sebagai sistem
pendidikan keagamaan dilaksanakan dalam berbagai jalur yaitu
formal, informal dan non-formal.

Daftar Pustaka

A. Steenbrink, Karel. 1994. Pesantren Madrasah Sekolah Pendidikan
Islam dalam Kurun Modern. Jakarta: LP3ES.

Abdillah, Maskuri. 2002. “Pesantren dalam Konteks Pendidikan
Nasional dan Pengembangan Masyarakat” dalam Ikhwanuddin
dan Dodo Murtadlo. Pendidikan untuk Masyarakat Indonesia Bara.
Jakarta: Grasindo.

Assegaf, Abdur Rahman dkk. 2007. Pendidikan Islam di Indonesia.
Yogyakarta: Suka Press.

Azra, Azyumardi. 1999. Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi
Menuju Milennium Baru, Jakarta: LLogos Wacana Ilmu.

Boland, BJ. 1985. Pergumulan Isiam di Indonesia. Jakarta: Grafiti Pers.

Effendi, Bahtiar. 2002. Masyarakat, Agama, dan Pluralisme Keagamaan,
Yogyakarta: Galang Press.

Fadjar, H.A. Malik etal, 1999. Tim Nasional Reformasi Menuju
Masyarakat Madani Kelompok Pendidikan dan Penembangan SDM,

78



Pendidikan Islam dalam Spektrum... (Mastur)

Flatform Reformasi Pendidikandan Pengembangan Sumber Daya
Manusia, Jakarta: Direktorat Jenderal Pembinaan Kelembagaan
Agama Islam Departemen Agama RI.

Fajar A. Malik dalam M. Wahyuni Nafis, Dkk (Tim Editor). 1995.
Kontekstualisasi Ajaran Islan; 70 Tabun Prof. DR. H. Munawwir
Sadzali, Jakarta: IPHI dengan Yayasan Wakaf Paramadina.

Fathul Jannah. 2013. “Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan
Nasional” dalam Jurnal Dinamika llmu, 13 (2), 163.

Haidar Putra. 2007. Searah Pertumbuban dan Pembarnan Pendidikan
Islam di Indonesi. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.
Hasan Langulung Prof. Dr. 2001. Pendidikan Islam dalam Abad Ke-21,

Jakarta: Al-Husna Zikra.

Ismail. 2010. “Politik Pendidikan Madrasah Di Indonesia Pasca
Kemerdekaan: 1945 — 2003 dalam Jurnal Ta'dib, XV (2), 173.

Ismail. 2016. “Politik Pendidikan Islam Orde Lama 1945-1965
(Study Kebijakan Pemerintah Dalam Penyelenggaraan
Pendidikan Islam)” dalam Jurnal Kabilah, 1 (1), 157.

Jabali Fuad dan Jambhari. 2002. LAIN dan Modernisasi Islam di
Indonesia.Jakarta: Logos.

Kaelan. 1996. Filsafat Pancasila. Y ogyakarta: Paradigma.

Mahtud, Choirul. 2013. Politik Pendidikan Islam di Indonesia (Studi
Analisis Kebijakan Pendidikan Islam Pasca Orde Baru).
Surabaya: Disertasi LAIN Sunan Ampel.

Nata, Abudin. 2001. S¢arah Pertumbuban dan Perkenmbangan 1embaga-
lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Grasindo.

Rahardjo, Mudjia. 2000. Qua Vadis Pendidikan Islam: Penbacaan
Realitas  Pendidikan Isiam, Sosial dan Pengetahuan. Malang:
Cendekia Paramulya.

Rahim, Husni. 2002. Pendidikan Islam D:i Indonesia Keluar Dari
Ekskiusivisme, dalam Pendidikan untuk Masyarakat Indonesia Baru.
Jakarta: Grasindo.

Rahim, Husni. 2001. Kebjakan Direktur Jenderal Kelembagaan Agama
Islam di Bidang Pendidikan Agama dan Keagamaan Islam. Dokumen
Departemen Agama RI.

79



el-HiKMAH, Vol. 13, No. 1, Juni 2019

Rahim, Husni. 2005. Madrasah dalam Politik Pendidikan di Indonesia.
Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Sanaky, Hujair AH. 2004. Paradigma Pendidikan Islam, Y ogyakarta:
Safiria Insania Press.

Sirozi, M. 2005. Politik Pendidikan, Dinamika Hubungan antara
Kepentingan Keknasaan dan Praktik Penyelenggaraon Pendidikan.
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2005.

W hefner Robert dan Muhammad Qasim Zaman. 2007. Schooling
Islam: The Culture and politics of Modern Muslim Education. New
Jersey: Princenton University Press.

Winarno Surakhmad, 2003. Pendidikan Nasional Senantiasa Jadi Kelinci
Percobaan. N'TB Post.

80



