. P-ISSN: 2086-3594
el-HlKMAH E-ISSN: 2527-4651
Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan Islam

Vol. 11, No. 2, Desember 2017, h. 83-96

MANUSIA DAN POTENSI PENDIDIKANNYA
PERSPEKTIF FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

ok
Pahrurrozi

Abstrak: Manusia dalam perspektif Islam adalah hamba Allah dan
khlaifah dimuka bumi. Manusia juga memiliki segudang potensi
bawaan sebagai salah satu bentuk fitrah diri. Potensi bawaan inilah
yang harus dilihat oleh pendidikan Islam untuk dikembangkan
dalam pendidikan. Tulisan ini mengkaji tentang bagaimana filsafat
pendidikan Islam melihat manusia dan potensi pendidikannya
untuk dikaji dalam upaya pengembangan manusia seutuhnya.

Kata Kunci: Manusia, Potensi, Pendidikan, Filsafat, Islam

Pendahuluan

alam menapak tilas ide-ide baru pendidikan Islam, para

pemikir, pemerhati, dan pelaksana pendidikan saat ini

harus mampu mengoptimalkan potensinya. Potensi yang
dimiliki harus ditumbuhkembangkan dalam rangka mencapai tujuan
pendidikan Islam. Berawal dari masalah-masalah yang membentur
dunia pendidikan, khususnya pendidikan Islam. Maka filsafat
sebagai sebuah aksi, berusaha mencoba untuk menjawab masalah-
masalah tentang pendidikan Islam.

Masalah pendidikan merupakan masalah hidup dan kehidupan
manusia. Proses pendidikan berada dan berkembang bersama
proses perkembangan hidup dan kehidupan manusia. Banyak di
antara masalah-masalah kependidikan tersebut yang merupakan
masalah yang harus dijawab dengan menggunakan pendekatan
filosofis.

Berbagai masalah tentang hidup dazn kehidupan umat Islam
dari segi pendidikan memang merupakan tantangan bagi umat

" Dosen Luar Biasa UIN Mataram, Tenaga Pengajar, dan Wakil Ketua
Yayasan Nurul Hidayah Juring, Lombok Tengah NTB. E-mail:
pahrurroziojik9(@gmail.com

Copyright ©2017 el-Hikmah
Tersedia online di http:ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/el_hikmah




el-HiKMAH, Vol. 11, No. 2, Desember 2017

Islam untuk menjawabnya. Jawaban terhadap pertanyaan-
pertanyaan hakiki tersebut, akan menjadi dasar bagi pelaksanaan
dan praktik pendidikan Islam. Ketepatan jawaban pertanyaan-
pertanyaan tersebut, akan mampu merumuskan tujuan pendidikan
Islam secara tepat, dan hal ini akan mengarahkan pada usaha-usaha
kependidikan Islam yang tepat pula. Di sinilah letak peranan filsafat
pendidikan Islam (Zuhairini, dkk., 2008: 126-127).

Dalam proses pertumbuhannya, filsafat pendidikan sebagai
ikhtiar dari para ahli filsafat atau para filosof berusaha mencari tahu
tentang hakikat manusia dan potensi pendidikannya. Substansi dan
potensi fitrah yang diberikan Tuhan kepada manusia tidak lepas
dari bahan kajian para filosof, baik filosof barat maupun filosof
muslim.

Mengingat dengan mengetahui hakikat manusia dan potensi
pendidikannya melalui pendekatan filosofis, problema-problema
yang menimpa dunia pendidikan khususnya pendidikan Islam bisa
terselesaikan atau paling tidak bisa terkurangi terhadap dampak
yang ditimbulkannya. Dan untuk lebih terperincinya penjelasan
mengenai perspektif filsafat pendidikan Islam tentang manusia dan
potensi  pendidikannya, maka pemakalah akan mencoba
mengantarkan para pembaca menuju pencerahan tentang
perspektif filsafat pendidikan Islam tentang manusia dan potensi
pendidikannya, yang semua itu akan dijabarkan dalam beberapa sub
pembahasan berikut.

Pengertian Filsafat Pendidikan Islam

Konotasi orang bila mendengar kata filsafat, maka segera akan
menunjuk sesuatu yang bersifat prinsip atau dasar. Bahkan selain
itu banyak dikaitkan dengan suatu pandangan hidup yang
mengandung nilai-nilai dasar tertentu, seperti filsafat Pancasila dan
filsafat Islam. Demikan pula dengan filsafat pendidikan Islam.

Filsafat pendidikan Islam adalah gabungan dari 3 kata, yaitu
filsafat, pendidikan dan Islam. Sehingga agar kita lebih mudah
menyelami pengertian filsafat pendidikan Islam, maka terlebih

84



Perspektif Filsafat Pendidikan Islam tentang Manusia dan Potensi Pendidikannya (Pahrurrozi)

dahulu pemakalah akan menguraikan pengertian dari masing-
masing kata tersebut.

Filsafat

Filsafat berasal dari kata atau bahasa Yunani yaitu philosophia
yang tersusun dari kata philein yang berarti cinta, dan sophos yang
berarti hikmah (wisdom). Orang Arab kemudian menyesuaikannya
ke dalam bahasa mereka dengan menyesuaikannya dengan susunan
kata-kata Arab, yaitu falsafa dengan pola fa'lala, fa’lalah dan fi'lal.
Dengan demikian, kata benda dari kata kerja falsafa seharusnya
menjadi falsafah atau filsaf (Zuhairini, dkk., 2008: 3).

Berdasarkan asal kata dari kata filsafat yaitu philosophia. Dari
kata ini kemudian banyak diperoleh pengertian-pengertian filsafat,
baik dari segi pengertiannya secara harfiah atau etimologi maupun
dari segi kandungan atau terminologi.

Dari pengertian secara etimologi, Harun Nasution memberikan
definisi filsafat sebagai pengetahuan tentang hikmah, pengetahuan
tentang prinsip-prinsip dasar, mencari kebenaran, membahas dasar-
dasar dari apa yang dibahas. Sehingga ia berpendapat bahwa intisari
filsafat ialah berfikir menurut tata tertib (logika) dengan bebas
(tidak terikat pada tradisi, dogma serta agama) dan dengan sedalam-
dalamnya sehingga sampai ke dasar-dasar persoalannya (Zuhairini,
dkk., 2008: 4).

Sedangkan Sidi Gazalba yang melihat keragaman pendapat para
filosof mengenai pengertian filsafat menyimpulkan dengan
menegaskan bahwa kita dapat berfilsafat tentang pengertian filsafat
(Zuhairini, dkk., 2008: 5).

Pendidiean

Pendidikan sebagai usaha membina dan mengembangkan
pribadi manusia, yaitu mengembangkan aspek  rohaniah dan
jasmaniah, berlangsung secara bertahap. Karena memang secara
alamiah, manusia tumbuh dan berkembang sejak dalam kandungan
sampai meninggal, mengalami proses tahap demi tahap.

85



el-HiKMAH, Vol. 11, No. 2, Desember 2017

Pendidikan pada hakikatnya adalah mencakup kegiatan
mendidik, mengajar dan melatih peserta didik. Istilah mendidik
menunjukkan usaha yang lebih ditujukan pada pengembangan budi
pekerti, hati nurani, semangat, kecinataan, rasa kesusilaan,
ketakwaan dan lain-lain (Usman, 2010: 16).

Dalam kaitan ini, Muchtar Buchori mengemukakan bahwa
pendidikan yang baik dan ideal adalah pendidikan yang
mempersiapkan peserta didik untuk menghadapi tiga tugas
kehidupan, vyaitu: untuk dapat hidup (% make living), untuk
mengembangkan kehidupan yang bermakna (20 lead a meaningful live),
dan untuk turut memuliakan kehidupan (#o ennoble life) (Usman,
2010: 18).

Mortimer J. Adler seorang tokoh ahli pendidikan di Barat
mengartikan pendidikan sebagai proses di mana semua kemampuan
manusia (bakat dan kemampuan yang diperoleh) yang dapat
dipengaruhi oleh pembiasaan, disempurnakan dengan kebiasaan-
kebiasaan yang baik melalui sarana yang secara artistik dibuat dan
dipakai oleh siapa pun untuk membantu orang lain atau dirinya
sendiri mencapai tujuan yang ditetapkan, yaitu kebiasaan yang baik
(Muzayyin Arifin, 2009: 13). Sedangkan Herman H. Horne
berpendapat bahwa pendidikan harus dipandang sebagai suatu
proses penyesuaian diri manusia secara timbal balik dengan alam
sekitar, dengan sesama manusia, dengan tabi’at tertinggi dari
kosmos. John Dewey memandang pendidikan sebagai suatu proses
pembentukan kemampuan dasar yang fundamental, baik
menyangkut daya pikir (intelektual) maupun daya perasaan
(emotional) menuju kearah tabi’at manusia
(http://mbegedut.blogspot.com/2011/02/pengertian-filsafat-
pendidikan-menurut.html, diambil tanggal 20 April 2012).

Dari definisi tersebut terlihat jelas bahwa pendidikan harus
mampu mengarahkan kemampuan dari dalam diri manusia menjadi
suatu kegiatan hidup yang berhubungan dengan Tuhan
(Penciptanya), baik kegiatan itu bersifat pribadi maupun kegiatan
sosial.

86


http://mbegedut.blogspot.com/2011/02/pengertian-filsafat-pendidikan-menurut.html
http://mbegedut.blogspot.com/2011/02/pengertian-filsafat-pendidikan-menurut.html

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam tentang Manusia dan Potensi Pendidikannya (Pahrurrozi)

Bilamana definisi-definisi yang telah disebutkan di atas dikaitkan
dengan pengertian pendidikan Islam, akan kita ketahui bahwa
pendidikan Islam lebih menekankan pada keseimbangan dan
keserasian ~ perkembangan  hidup  manusia.  Sebagaimana
pendapatnya Oemar Muhammad Al-Touny al-Syaebani yang
mengartikan pendidikan sebagai usaha mengubah tingkah laku
individu ~ dalam  kehidupan  pribadinya atau  kehidupan
kemasyarakatannya dan kehidupan dalam alam sekitarnya melalui
proses kependidikan. Di mana perubahan itu dilandasi dengan nilai-
nilai Islami.

Hasil rumusan Seminar Pendidikan Islam se-Indonesia tahun
1960 juga memberikan pengertian pendidikan Islam  sebagai
bimbingan terhadap pertumbuhan rohani dan jasmani menurut
ajaran Islam dengan hikmah mengarahkan, mengajarkan, melatih,
mengasuh dan mengawasi berlakunya semua ajaran Islam.

Berdasarkan definisi pendidikan di atas, maka didapat dikatakan
bahwa pendidikan menekankan pada suatu proses yang diinginkan
dalam wusaha kependidikan adalah proses yang terarah dan
bertujuan, yaitu mengarahkan anak didik (manusia) kepada titik
optimal kemampuannya (lithat, Zuhairini, dkk., 2008: 10).
Sedangkan tujuan yang hendak dicapai adalah terbentuknya
kepribadian yang bulat dan utuh sebagai manusai individual dan
sosial serta hamba Tuhan yang mengabdikan diri kepada-Nya.

Islam

Islam sebagai sebuah nama dari nama agama tidak diberikan
oleh para pemeluknya melainkan kata “Islam” pada kenyataannya
dicantumkan dalam al-Qur’an. Islam berasal dari kata “aslama” yang
berarti berserah diri, tunduk dan patuh kepada Allah (Aflatun
Muchtar, 2000: 606), artinya manusia dalam berhadapan dengan
Tuhannya mengakui akan kelemahannya dan mengakui kemutlakan
kekuasaan Tuhan. “sa/ima” berarti menyelamatkan, menentramkan
dan mengamankan. Dan “salama” yang berarti menyelamatkan,
menentramkan dan mengamankan diri sendiri dan orang lain baik

87



el-HiKMAH, Vol. 11, No. 2, Desember 2017

dari kata-kata maupun perbuatannya
(http://mbegedut.blogspot.com, diambil tanggal 20 April 2012).

Menurut Muhammad Adnan, arti  kata Islam ialah:
Islam jika diambil dari urutan asal kata “sa/ima’ artinya selamat.
Islam jika diambil dari urutan asal kata “Sa/7” artinya damai, rukun,
bersatu. Islam jika diambil dari urutan asal kata “istasiama” artinya
tunduk, dan taat kepada perintah Allah dengan memakai dasar
petunjuk-petunjuk serta bimbingan ajaran Rasul Muhammad SAW.
Islam jika diambil dari urutan asal kata “zstlasama” artinya tulus dan
ikhlas. Islam jika diambil dari urutan asal kata “sullami”’ artinya
tangga untuk mencapai keluhuran derajat lahir dan batin
(http://mbegedut.blogspot.com, diambil tanggal 20 April 2012).

Sebagai suatu agama, Islam memiliki ajaran yang diakui lebih
sempurna dan kompherhensif dibandingkan dengan agama-agama
lainnya yang pernah diturunkan Tuhan sebelumnya. Sebagai agama
yang paling sempurna ia dipersiapkan untuk menjadi pedoman
hidup sepanjang zaman atau hingga hari akhir. Islam tidak hanya
mengatur cara mendapatkan kebahagiaan hidup di akhirat, ibadah
dan penyerahan diri kepada Allah saja, melainkan juga mengatur
cara mendapatkan kebahagiaan hidup di dunia termasuk di
dalamnya mengatur masalah pendidikan. Sumber untuk mengatur
masalah pendidikan. Sumber untuk mengatur kehidupan dunia dan
akhirat tersebut adalah al-Qur’an dan al-Sunnah. Sebagai sumber
ajaran, al-Qur’an sebagaimana telah dibuktikan oleh para peneliti
ternyata menaruh perhatian yang besar terhadap masalah
pendidikan dan pengajaran.

Jadi bisa dikatakan bahwa Islam adalah suatu ajaran yang
bersumber dari Allah Swt., di mana pedoman atau manhaj-nya
adalah al-Qur’an dan al-Sunnah guna mencapai keselamatan hidup
di dunia dan di akhirat.

Berdasarkan uraian tersebut di atas yang menjelaskan tentang
pengertian dari filsafat, pendidikan dan Islam, maka dapat ditarik
konklusi bahwa filsafat pendidikan Islam bisa diartikan sebagai
studi tentang pandangan filosofis dari sistem dan aliran dalam
Islam terhadap masalah-masalah kependidikan dan bagaimana

88



Perspektif Filsafat Pendidikan Islam tentang Manusia dan Potensi Pendidikannya (Pahrurrozi)

pengaruhnya terhadap pertumbuhan dan perkembangan manusia
berdasarkan sumber pokok dari ajaran Islam, yaitu al-Qur’an dan
al-Sunnah.

Untuk dapat mendidik diri sendiri, pertama-tama manusia harus
memahami dirinya sendiri. Apa hakikat manusia, bagaimana hakikat
hidup dan kehidupannya. Manusia hidup dalam dunia yang penuh
dengan problema kehidupan, maka ia harus mampu menghadapi
problema-problema kehidupannya dengan jalan pendidikan. Sekali
lagi perlu ditegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam mencoba
berusaha untuk  menjawab semua problema itu  dengan
pendekatan filosofis pendidikan Islam yang bersumber dari nilai-
nilai ajaran Islam.

Manusia Dalam Pandangan Filsafat Islam

Pendidikan dapat dikatakan sebagai wujud proses yang dapat
membantu pertumbuhan seluruh unsur kepribadian manusia secara
seimbang ke arah yang posotif. Pertumbuhan yang demikian hanya
terjadi bila ada kesamaan konsep mengenai siapa manusia itu,
bagaimana reproduksi dan keberadaannya. Sehingga ketika akan
berbicara tentang pendidikan Islam, maka hal pertama yang harus
dijelaskan adalah bagaimana konsep manusia menurut pandangan
Islam. Sebab konsep itulah yang kemudian akan dijadikan sebagai
titik tolak dalam perumusan maupun pengembangan pendidikan
Islam (Abd. Halim Soebahar, 2002: 31).

Pemikiran tentang hakikat manusia dibahas dalam falsafah
manusia (falsafah al-insaniyah). Pencarian makna diri akan siapa
sebenarnya manusia telah lama berlangsung sejak zaman dahulu
kala sampai zaman modern sekarang, namun tidak adak kesatuan
atau kesepakatan pandangan berbagai teori dan aliran pemikiran
mengenai manusia karena melihat dari sudut pandang yang
berbeda-beda (Abd. Rahman Assegaf, 2011: 127).

Pemahaman yang tak utuh tentang manusia dapat berakibat
fatal bagi perlakuan seseorang terhadap sesamanya. Namun yang
jelas bahwa manusia terdiri dari badan dan jiwa harus memenuhi

89



el-HiKMAH, Vol. 11, No. 2, Desember 2017

kebutuhan-kebutuhan keduanya secara seimbang, agar dapat hidup
sejahtera dalam menjalani kehidupannya.

Filsafat Yunani yang diwarisi dari Aristoteles (384-322 SM) yang
telah memberikan perhatian kepada jiwa lebih banyak daripada
perhatian kepada badan, karena hakikat manusia menurutnya
adalah hewan yang berpikir dan berakal, yang membedakan
manusia dari hewan ialah bagian dari jwa, yakni pikiran dan akal
(Ahmad Fuad Al-Ahwani, 1983: 95; lihat juga Mudji Sutrisno, 1992:
19-20; Moh. Hatta, 1980: 115-118; Harold H. Titus, 1984: 19).

Filsafat juga telah mewarisi suatu hal lain dari orang Yunani,
berkenaan dengan filsafat manusia, yaitu penggolongan manusia
dalam dua kelompok, kelompok orang-orang khusus dan kelompok
orang-orang kebanyakan (alkbashah dan al-‘amabh). Perbedaan ini
mendalam dalam tabi’at manusia, sehingga tidak ada jalan untuk
menyamakan manusia antara manusia satu sama lain. Orang-orang
khusus ialah mereka yang mengasah akal dengan ilmu-ilmu teoritis,
bukan dengan kepandaian praktis. Ringkasnya, pandangan rendah
terthadap pekerjaan praktis adalah suatu kenyataan yang benar-
benar telah menguasai filsafat Yunani yang diambil oleh para filosof
Arab (Ahmad Fuad Al-Ahwani, 1983: 95).

Sejalan dengan perkembangan terhadap persoalan manusia,
dewasa ini para ahli menyelidiki manusia dalam berbagai sudut
pandang. Ilmu yang menyelidiki dan memandang manusia dari segi
fisik disebut Antropologi Fisik. Yang memandang manusia dari sudut
pandang budaya disebut _Antropologi Budaya. Sedangkan yang
memandang manusia dari segi “ada’nya atau dari segi hakikatnya
disebut _Antropologi  Filsafat. Memikirkan dan membicarakan
mengenai hakikat manusia inilah yang menyebabkan orang tidak
henti-hentinya berusaha mencari jawaban yang memuaskan tentang
pertanyaan yang mendasar tentang manusia, yaitu apa, dari mana dan
kemana manusia itu (Zuhairini, dkk., 2008: 71).

Menurut Islam, manusia hakikatnya adalah makhluk ciptaan
Allah, ia tidaklah muncul dengan sendirinya atau berada oleh
dirinya sendiri. Dalam al-Qur’an surat al-Alaq ayat 2, surat al-
Thariq ayat 5, surat ar-Rahman ayat 3 dijelaskan tentang manusia

90



Perspektif Filsafat Pendidikan Islam tentang Manusia dan Potensi Pendidikannya (Pahrurrozi)

yang sesungguhnya diciptakan oleh Allah Swt. Jadi, manusia adalah
makhluk ciptaan Allah (Ahmad Tafsir, 2010: 34).

Sebagai makhluk ciptaan Allah, manusia hakikatnya juga
merupakan perkaitan antara badan dan ruh. Badan dan ruh masing-
masing merupakan substansi yang berdiri sendiri, yang tidak
tergantung adanya oleh yang lain. Islam secara tegas mengatakan
bahwa kedua substansi yang dua-duanya adalah substansi alam.
Sedang alam adalah makhluk. Maka keduanya juga makhluk yang
diciptakan oleh Allah Swt. (Zuhairini, dkk., 2008: 71).

Badan (jasmani) dan ruh (rohani) merupakan dua aspek yang
tidak dinafikan oleh Islam. Al-Qur’an (lihat QS. Al-Mu’minun [23]:
12-14) dan al-Hadits menjelaskan bahwa manusia itu terdiri dari
unsur jasmani (lihat QS. al-Qashash [28]: 77) dan rohani (Ahmad
Tafsir, 2010: 44-46). Meskipun Islam memandang manusia dalam
dua dimensi, yakni jasad dan ruh atau material dan immaterial
(Lihat QS. al-Shaad [38]: 71-72) namun hal ini tidak berarti identik
dengan pandangan dualisme—aliran ini berpandangan bahwa
manusia pada hakikatnya terdiri dari dua substansi, yaitu jasmani
dan rohani, badan dan roh, yang kedua substansi ini masing-masing
merupakan unsur asal yang adanya tidak tergantung satu sama lain
(lihat Abd. Rachman Assegaf, 2011: 130, dan 171).

Bertolak dari uraian di atas, terlihat bahwa manusia dalam
pandangan Islam terdiri dari dua substansi yaitu materi dan
immateri. Materi berasal dari bumi dan ruh berasal dari Tuhan.
Walaupun dikatakan bahwa substansi materi berasal dari bumi,
tetapi hakikatnya berasal dari Tuhan karena sesungguhnya bumi
merupakan ciptaan-Nya (berasal dari-Nya). Namun ruh adalah
hakikat, dan jasad hanyalah alat yang dipergunakan ruh untuk
menjalani kehidupan di alam yang material. Di mana manusia
adalah makhluk ciptaan Allah Swt., yang dapat dididik dan
mendidik.

91



el-HiKMAH, Vol. 11, No. 2, Desember 2017

Potensi Dasar Manusia dan Implikasinya Terhadap
Pendidikan

Berdasarkan kesimpulan tentang hakikat manusia yang
menegaskan bahwa manusia terdiri dari dua substansi, yaitu
substansi jasad/ mateti yang merupakan bagian dari alam semesta
ciptaan Allah Swt., dan substansi immateri/ ruh yang ditiupkan ke
dalam diri manusia sehingga manusia merupakan benda organik
yang mempunyai hakikat kemanusiaan serta mempunyai berbagai
alat potensial dan fitrah. Atau menurut al-Farabi manusia terdiri
atas dua unsur, yaitu unsur dari ‘@lm al-khalg dan unsur yang
berasal dari ‘@am al-amr (ruh dari perintah Tuhan) (Muhaimin,
2004: 12).

Manusia yang terdiri atas dua substansi telah dilengkapi dengan
alat-alat potensial dan potensi-potensi dasar atau disebut fitrah,
yang harus diaktualkan atau ditumbuhkembangkan dalam
kehidupan nyata di dunia ini melalui proses pendidikan.

Ditinjau dari segi bahasa, fitrah berarti ciptaan, sifat tertentu
yang mana setiap maujud disifati dengannya pada masa awal
penciptaannya, sifat pembawaan manusia (yang ada sejak lahir)
(Muhaimin, 2004: 16).

Al-Raghib al-Asfahani menjelaskan arti fitrah dari segi bahasa
dengan mengungkapkan kalimat “fathara Allah al-kbalg” yang
maksudnya Allah mewujudkan sesuatu dan menciptakannya
bentuk/ keadaan kemampuan melakukan perbuatan-perbuatan.
Sedangkan maksud fitrah Allah, sebagaimana yang dijelaskan dalam
al-Qur’an (al-Rum [30]: 30) bahwa fitrah adalah suatu kekuatan/
daya untuk mengenal/ mengakui Allah (keimanan kepada-Nya)
yang menetap/ menancap di dalam diri manusia. Dengan demikian,
makna fitrah adalah suatu kekuatan/ kemampuan (potensi
terpendam) yang menetap/ menancap pada diri manusia sejak awal
kejadiannya, untuk komitmen terhadap nilai-nilai keimanan kepada-
Nya, cenderung kepada kebenaran (hanif), dan potensi itu
merupakan ciptaan Allah Swt. (Muhaimin, 2004: 12).

Potensi juga berarti kemampuan yang mungkin untuk
dikembangkan berupa kekuatan, kesanggupan atau daya (KBBI,

92



Perspektif Filsafat Pendidikan Islam tentang Manusia dan Potensi Pendidikannya (Pahrurrozi)

1994: 690; H.M. Taufik, 2012: 58). Lebih lanjut, pengertian dari
potensi adalah: kualitas memiliki daya, kemampuan untuk
menjalankan daya dan untuk bertindak, kesanggupan atau
kemampuan untuk menjadi sesuatu yang mempunyai jenis tertentu.
Potensi juga dimaknai sebagai jalan mengada/ mewujudkan atau
sesuatu yang memungkinkan terjadi. Potensi dalam hubungannya
dengan aksi bisa dipahami sebagai sesuatu yang menyebabkan
terjadinya aksi (tindakan) dan menyebabkan terjadinya perubahan
(H.M. Taufik, 2012: 58-59).

Bila dilihat dari segi kemampuan dasar paedagogis, manusia
dipandang sebagai homo edukandum yaita makhluk yang harus
dididik, atau bisa disebut animal educabil makhluk sebangsa binatang
yang bisa dididik (Muzayyin Arifin, 2009: 54). Sehubungan dengan
potensi yang dimiliki manusia, manusia memiliki dua potensi, yaitu
potensi pasif dan potensi aktfif. Potensi pasif merupakan
kemampuan untuk menerima sebuah aksi dan disebut potensi murni
(tak beraksi) kalau tidak disertai oleh aktualitas manapun dan tidak
mengadakan aksi apapun. Sedangkan potensi ak#f merupakan
kemampuan bawaan untuk menjadi atau untuk menjalankan
sesuatu yang spesifik menurut hakikatnya. Potensi aktif ini
merupakan kemampuan untuk menghasilkan aksi. Aksi dari potensi
aktif, setidak-tidaknya merupakan kegiatan atau aktivitas yang turun
dari satu daya (aksi berpikir). Potensi aktif hakikatnya telah ada
dalam suatu aksi tertentu. Hal itu dikuatkan dengan prinsip
kausalitas, di mana tak seorang pun dapat menghasilkan sesuatu
yang belum dia miliki secara tertentu (Loren Bagus, 2000: 872;
H.M. Taufik, 2012: 59).

Potensi/ fitrah yang diberikan Tuhan kepada manusia
dilengkapi dengan alat-alat potensial manusia yang harus
diaktualkan dan atau ditumbuhkembangkan dalam kehidupan nyata
di dunia ini melalui proses pendidikan, untuk selajutnya
dipertanggungjawabkan di hadapan-Nya kelak di akhirat. Di antara
alat-alat potensial tersebut adalah: alat peraba dan alat penciuman
(al-lams dan al-syum), alat pendengaran (al-sam'n), penglihatan (a/-

93



el-HiKMAH, Vol. 11, No. 2, Desember 2017

abshar), akal atau daya pikir (al-aql), hati (a/-galb) (Muhaimin, 2004:
12-13).

Bintusi Shati’ lebih jauh berpendapat bahwa manusia memiliki
karakteristik yang membuatnya pantas menjadi khalifah di bumi,
menerima beban taklif, dan amanat kemanusiaan. Karena hanya
manusia yang dibekali dengan akal. Asumsinya dibuktikan dengan
penelitian di bidang neurobiologi-neurosains bahwa secara
potensial otak manusia dibedakan menjadi otak kanan yang
mengandung irama, kesadaran ruang, gesfalf, imajinasi, melamun,
warna, dimensi, inovatif —kreatif. Sedangkan otak kiri ditengarai
mengandung potensi kata, logika, angka, urutan, kelinieran, analisis,
daftar, matematis. Sehingga otak dapat menghasilkan tiga jenis
pikiran: pikiran rasional-intuitif, pikiran emosional dan pikiran
spiritual (H.M. Taufik, 2012: 61).

Di samping itu, Syaikh Ahmad  Musthafa al-Maraghi
menjelaskan bahwa manusia diberi hidayah oleh Allah secara
bertingkat-tingkat. Pengertian hidayah di sini, sebagaimana yang
dikemukakan oleh Muhammad Rasyid Ridla ialah petunjuk halus
yang memudahkan seseorang untuk mencapai sesuatu yang dicari
atau mencapai tujuan (Muhaimin, 2004: 14).

Pemberian Tuhan berupa alat-alat potensial dan berbagai
potensi  dasar  atau  fitrah  manusia  tersebut  harus
ditumbuhkembangkan secara optimal dan terpadu melalui proses
pendidikan sepanjang hayatnya. Manusia dibeti kebebasan/
kemerdekaan untuk berikhtiar mengembangkan alat-alat potensial
dan potensi-potensi dasar/ fitrah manusia tersebut. Namun
demikian, dalam pertumbuhan dan perkembangannya tidak bisa
dilepaskan dari adanya batas-batas tertentu, yaitu adanya hukum-
hukum yang pasti dan tetap menguasai alam, hukum yang
menguasai benda-benda maupun masyarakat manusia sendiri, yang
tidak tunduk dan tidak pula bergantung pada kemauan manusia.
Hukum-hukum inilah yang disebut dengan ‘agdir (“Keharusan
Universal” atau “kepastian umum”) sebagai batas akhir dari ikhtiar
manusia dalam kehidupannya di dunia (Muhaimin, 2004: 19).

94



Perspektif Filsafat Pendidikan Islam tentang Manusia dan Potensi Pendidikannya (Pahrurrozi)

Demikian unik dan pentingnya alat-alat potensial yang dimiliki
manusia  sebagai  fitrah  dari  Tuhan  yang  harus
ditumbuhkembangkan dalam rangka melaksanakan hakikat
pendidikan. Di man pendidikan merupakan suatu proses yang
terarah dan bertujuan.

Kesimpulan

Filsafat pendidikan Islam adalah suatu studi dengan
menggunakan pendekatan filosofis dari sistem dan aliran dalam
Islam terhadap masalah-masalah kependidikan dan bagaimana
pengaruhnya terhadap pertumbuhan dan perkembangan manusia
berdasarkan sumber pokok dari ajaran Islam, yaitu al-Qur’an dan
al-Sunnah.

Keterkaitan antara sistem berpikir filosofis terhadap persoalan
manusia dan potensi pendidikannya telah memberikan corak
pemikiran beragam dari para filosof. Sebagian filosof Barat
berpandangan bahwa manusia pada hakikatnya terdiri dari dua
substansi, yaitu jasmani dan rohani, badan dan roh. Kedua
substansi ini masing-masing merupakan unsur asal yang adanya
tidak tergantung satu sama lain. Jadi badan tidak bergantung pada
ruh, juga sebaliknya ruh tidak berasal dari badan, aliran ini disebut
aliran dualisme. Aliran ini menihilkan proses penciptaan, fungsi dan
tujuan manusia hidup di dunia yang bersifat transedental.

Lain halnya dengan para pemikir muslim yang menegaskan
bahwa manusia adalah makhluk ciptaan Allah, manusia hakikatnya
juga merupakan perkaitan antara badan dan ruh. Badan dan ruh
masing-masing merupakan substansi yang berdiri sendiri, yang
tidak tergantung adanya oleh yang lain. Islam secara tegas
mengatakan bahwa kedua substansi yang dua-duanya adalah
substansi alam. Sedang alam adalah makhluk. Maka keduanya juga
makhluk yang diciptakan oleh Allah Swt. Oleh karena itu, menurut
pandangan Islam, manusia terdiri dari dua substansi yaitu materi
dan immateri. Materi berasal dari bumi dan ruh berasal dari Tuhan.

Walaupun dikatakan bahwa substansi materi berasal dari bumi,
tetapi hakikatnya berasal dari Tuhan karena sesungguhnya bumi

95



el-HiKMAH, Vol. 11, No. 2, Desember 2017

merupakan ciptaan-Nya (berasal dari-Nya). Namun ruh adalah
hakikat, dan jasad hanyalah alat yang dipergunakan ruh untuk
menjalani kehidupan di alam yang material. Di mana manusia
adalah makhluk ciptaan Allah Swt., yang dapat dididik dan
mendidik dengan menumbuhkembangkan potensi/ fitrah yang telah
diberikan Allah Swt., kepada manusia dalam menjalani hidup dan
kehidupannya.

DAFTAR PUSTAKA

Abd. Halim Soebahar, Wawasan Baru Pendidikan Islam, Jakarta:
Kalam Mulia, 2002.

Abd. Rahman Assegaf, Filsafat Pendidikan Islam, Paradigma Pendidikan
Hadhari  Berbasis - Integratif-Interkonektsf, Jakarta:. Rajagrafindo
Persada, 2011.

Aflatun Muchtar, Tunduk Kepada Allah, Fungsi dan Peranan Agama
dalam Kebidupan Manusia, Jakarta: Khazanah Baru, 2000.

Ahmad Fuad Al-Ahwani, Filsafat Islam, Jakarta: Proyek Pembinaan
Prasarana dan Sarana PTA/ TAIN, 1983.

Ahmad Tafsir, lmu Pendidikan Dalam Perspektif Islam, Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2010.

H.M. Tautik, Kreativitas Jalan Baru Pendidikan Islam, Mataram:
Leppim IAIN Mataram, 2012.

http://mbegedut.blogspot.com/2011/02/pengertian islam-
menurut.html,

http://mbegedut.blogspot.com/2011/02/pengertian-filsafat-
pendidikan-menurut.html.

Muhaimin, Paradigma  Pendidikan  Islam, Upaya — Mengefektiffean
Pendidikan ~ Agama  Islam  di  Sekolah, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2004.

Muzayyin Arifin, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara,
20009.

Usman, Filsafat Pendidikan, Kajian Filosofis Pendidikan Nabdlatu!
Watan di Lombok, Yogyakarta: Teras, 2010.

Zuhairini, dkk., Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara,
2008.

96


http://mbegedut.blogspot.com/2011/02/PENGERTIAN%20ISLAM-menurut.html
http://mbegedut.blogspot.com/2011/02/PENGERTIAN%20ISLAM-menurut.html
http://mbegedut.blogspot.com/2011/02/pengertian-filsafat-pendidikan-menurut.html
http://mbegedut.blogspot.com/2011/02/pengertian-filsafat-pendidikan-menurut.html

