Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

LELAKAQ DALAM STRUKTUR BUDAYA SUKU SASAK LOMBOK

(PENDEKATAN STRUKTURALISME LEVI-STRAUSS)
Dr. Lalu Maksum Ahmad, S,Ag., M.Pd.I
(Peneliti Lelakag/Pantun Sasak Lombok)

This study explores Lelakag—the traditional poetic form of the Sasak people of Lombok—as a
cultural expression embedded within the social, linguistic, religious, and cosmological
structures of Sasak society. Using Claude Lévi-Strauss’s structuralist approach, the paper
analyzes how Lelakaq reflects layers of meaning tied to history, identity, social norms, and
spiritual values. The findings show that Lelakaq functions not only as artistic expression but
also as a medium for moral instruction, Islamic spirituality, social solidarity, and cultural
continuity. The verses encode worldview elements involving relationships with God (Hablun
minallah), fellow humans (Hablun minannas), and nature (Hablun minal ‘alam). Furthermore,
Lelakaqg mirrors linguistic variation across Sasak dialects and speech levels, exemplifying the
richness of the Sasak language. Embedded in myths, legends, rituals, and everyday practices,
Lelakaq serves as a repository of collective memory, ethical guidance, and identity formation
for the Sasak people. Ultimately, the study highlights Lelakaq as a living tradition through
which Sasak communities preserve cultural wisdom while adapting to modern social changes.
Keywords: Lelakaq; Sasak culture; Lombok; structuralism; Lévi-Strauss; oral tradition;
Islamic spirituality; Sasak language; folklore; cosmology; local wisdom; cultural identity.

Pendahuluan

Pulau Lombok dikenal sebagai salah satu wilayah di Nusantara yang memiliki
kekayaan budaya yang kompleks, terbentuk melalui perjalanan sejarah yang panjang serta
perjumpaan dengan berbagai kebudayaan besar®. Sejak era Hindu-Buddha, masa pengaruh
Majapahit, kolonisasi Bali, hingga dakwah Islam yang kuat pada abad ke-16, masyarakat
Sasak telah mengalami akulturasi yang menghasilkan sistem budaya yang unik dan khas.
Identitas Sasak tercermin dalam berbagai aspek kehidupan, mulai dari bahasa, adat
istiadat, struktur sosial, praktik religius, hingga ekspresi seni dan sastra lisan?. Di antara
sekian banyak warisan budaya, Lelakag, pantun tradisional Sasak, menjadi salah satu
media budaya yang paling representatif untuk memahami struktur berpikir dan sistem nilai

masyarakat Sasak®.

! Lombard, D. (2008). Nusa Jawa: Silang Budaya (Jilid 1-3). Jakarta: Gramedia.

2 Cederroth, S. (1981). The Spell of the Ancestors and the Power of Mekkah: A Sasak Community
on Lombok. Goteborg: Acta Universitatis Gothoburgensis.

3 Koentjaraningrat. (2002). Pengantar 1imu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

This is an open access article under the CC-BY-SA license G5 65 1| Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Sebagai salah satu bentuk folklor lisan, Lelakag memiliki fungsi yang tidak hanya
estetis tetapi juga sosial, moral, religius, dan edukatif*. Lelakaq digunakan dalam berbagai
konteks kehidupan: acara adat, prosesi keagamaan, upacara pernikahan, pengajian,
hiburan rakyat, hingga kegiatan sosial sehari-hari. Melalui sampiran dan isi, Lelakaq
menyampaikan nasihat, kritik sosial, pantangan adat, ajaran moral, dan simbol-simbol
kosmologis yang menggambarkan hubungan manusia dengan Tuhan (Hablun minallah),
manusia dengan sesamanya (Hablun minannas), dan manusia dengan alam (Hablun minal
‘alam)®. Oleh Kkarena itu, Lelakaq memiliki kedudukan strategis dalam pembentukan
karakter, penyebaran nilai-nilai budaya, serta pelestarian identitas Sasak®.

Dalam konteks spiritualitas, masyarakat Sasak telah lama mengintegrasikan nilai-
nilai Islam ke dalam kehidupan sehari-hari. Dakwah Islam yang dibawa oleh para ulama
lokal, terutama Tuan Guru, melahirkan tradisi Islam yang khas di Lombok’. Integrasi nilai
keislaman dalam adat Sasak tercermin dalam ungkapan “ugame betekenen, betakaq lan
betatah adat”, yakni agama ditegakkan, diwadahi, dan dihias oleh adat®. Tradisi ini
tampak nyata dalam banyak Lelakaq yang mengandung pesan tauhid, etika beragama,
kesadaran akan kematian, ajakan untuk taat beribadah, hingga dorongan untuk hidup
dengan tindih (istigamah), maliq (menjauhi larangan), dan merang (dinamis dan adaptif).
Karena itu, Lelakag menjadi salah satu media penting transmisi dakwah Islam dalam
kebudayaan Sasak®.

Selain memuat nilai, Lelakaq juga merefleksikan kekayaan linguistik masyarakat
Sasak. Bahasa Sasak memiliki beragam dialek—seperti Ngeno-ngene, Kutd-Kuté,
Nggeto-Nggete, Mend-Mené, dan Meriag-Meriku—serta tingkatan tutur yang berbeda
(Aok-Ape, Tiang-Enggih, Kaji-Meran). Variasi bahasa ini sangat sering muncul dalam
Lelakaq, sehingga pantun tradisional ini berfungsi sebagai “peta linguistik” Sasak

sekaligus representasi struktur sosial yang melekat dalam sistem komunikasi

4 Mahyuni. (2010). “Lelakaq Sasak: Kajian Bentuk, Fungsi, dan Nilai.” Jurnal Humaniora, 22(1).
5 lbrahim, A. S. (2014). Sastra Lisan Nusantara. Bandung: Kiblat Buku Utama.

" Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia. Honolulu: University of
Hawai‘i Press.

8 Mahyuni. (2010). “Lelakaq Sasak: Kajian Bentuk, Fungsi, dan Nilai.” Jurnal Humaniora, 22(1).

® Endraswara, S. (2013). Metodologi Penelitian Folklor: Konsep, Teori, dan Aplikasi. Yogyakarta:
Media Pressindo.

This is an open access article under the CC-BY-SA license 2 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

masyarakatnya. Dari sudut pandang linguistik, Lelakag menyediakan data empiris yang
kaya untuk mengkaji dialektologi, etnolinguistik, dan sosiolinguistik Sasak™°.

Tidak hanya itu, Lelakaq juga berkaitan erat dengan kosmologi dan mitologi Sasak.
Banyak Lelakag yang mengambil simbol-simbol dari legenda lokal seperti Putri
Mandalika, Cupak-Gurantang, hingga Dewi Anjanit!. Mitos-mitos lokal yang hidup dalam
masyarakat Sasak—misalnya larangan bersiul dalam rumah, aturan sandikala, atau
kepercayaan terhadap keramat—turut membentuk larik-larik Lelakaq sebagai bentuk
pengajaran dan kontrol sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Dengan demikian,
Lelakaq bukan hanya produk seni, tetapi juga media pengetahuan yang menampilkan cara
pandang masyarakat Sasak tentang kehidupan, alam, moralitas, dan dunia spiritual®?.

Meskipun Lelakag memiliki peran besar dalam struktur budaya Sasak, kajian
mendalam terkait fungsi, makna, dan struktur simboliknya relatif masih terbatas, terutama
dalam pendekatan yang memadukan antropologi budaya dan strukturalisme. Pendekatan
strukturalisme Lévi-Strauss, yang menekankan pola berpikir biner, simbol, dan struktur
dalam karya budaya, memberikan kerangka teoritis yang relevan dan kuat untuk
memahami Lelakaq sebagai sistem tanda®. Dengan pendekatan ini, Lelakaq tidak hanya
dianggap sebagai pantun, tetapi sebagai representasi struktur budaya yang mencerminkan
mentalitas kolektif masyarakat Sasak.

Kesenjangan terlihat dari tiga aspek'*: Pertama, Belum banyak penelitian yang
secara komprehensif menggabungkan aspek linguistik, kosmologi, adat, agama, dan
struktur sosial Sasak melalui Lelakaq. Kedua, Penelitian sebelumnya cenderung bersifat
deskriptif, belum membedah struktur simbol yang menghubungkan Lelakaq dengan sistem
nilai masyarakat. Ketiga: Belum ada kajian khusus yang menempatkan Lelakaq sebagai

“arsitektur budaya” masyarakat Sasak melalui analisis strukturalis.

10 Mulyadi, S. (2012). “Variasi Tutur Bahasa Sasak dalam Perspektif Sosiolinguistik.” Jurnal
Linguistika Kultural, 4(1), 44-56.

1 yusuf, W. (2015). “Legenda, Mitos, dan Tradisi Lisan Sasak.” Jurnal Kebudayaan Nusantara,
7(2), 88-102.

12 Suyatno, T. (2017). “Mitos dan Sistem Kepercayaan Lokal Masyarakat Sasak.” Jurnal
Etnografi Indonesia, 5(1), 55-70.

13 Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.

14 Zuhdi, M. (2018). "Kosmologi dalam Tradisi Masyarakat Sasak." Jurnal Penelitian
Kebudayaan, 12(2), 145-160.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @B 63| 3 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Oleh karena itu, ini penting dilakukan untuk memberikan kontribusi akademik
dalam memahami hubungan antara Lelakaq dan struktur budaya Sasak. Kajian ini akan
menyoroti bagaimana Lelakaq menjadi media transmisi nilai, identitas, dan spiritualitas;
bagaimana ia memetakan variasi linguistik Sasak; serta bagaimana simbol-simbol dalam
Lelakaq mencerminkan cara masyarakat Sasak memaknai dunia.

Dengan demikian, ini diharapkan mampu memperkaya literatur mengenai folklor
Nusantara, memperkuat kajian budaya Sasak, serta memberikan dasar ilmiah bagi upaya
pelestarian Lelakagq sebagai warisan budaya takbenda yang berfungsi penting bagi
pembentukan karakter masyarakat Sasak di era modern.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi etnografi dan
analisis strukturalisme Lévi-Strauss'®. Pendekatan ini dipilih untuk memahami Lelakagq
sebagai produk budaya yang sarat nilai, serta mengungkap struktur makna yang
membentuk cara pandang hidup masyarakat Sasak Lombok.

Analisis dilakukan dengan pendekatan Strukturalisme Lévi-Strauss, meliputi'®:
Identifikasi Struktur Permukaan (surface structure) Mengumpulkan, mengklasifikasikan,
dan mengelompokkan teks Lelakag berdasarkan tema, dialek, jenis, dan konteks sosial.
Analisis Struktur Dalam (deep structure) Mengungkap oposisi biner dalam Lelakaq,
seperti: baik vs buruk, dunia vs akhirat, sakral vs profan, manusia vs alam, tradisi vs

modernitas.

Pembahasan
Lelakag dan Struktur Budaya Sasak
Kata Lombok tercatat dalam kitab Negarakertagama, sebuah kitab yang memuat
tentang kekuasaan dan pemerintahan kerajaan Majapahit. Dalam kitab tersebut, Lombok
disebut sebagai Lombok Mirah Sasak Adi. Kata-kata tersebut bermakna kejujuran adalah
permata kehidupan nyata yang baik atau utama. Makna filosofi inilah yang banyak

melambari kehidupan budaya suku sasak yang selalu diterapkan serta diwariskan para

15 Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: Remaja
Rosdakarya.
16 Ratna, N. K. (2010). Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

This is an open access article under the CC-BY-SA license 4 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

leluhur sebagai bentuk kearifan lokal yang terus terjaga dan lestari dari generasi ke
generasi."”

Pada abad ke-6, Lombok ditaklukkan oleh kerajaan Gelgel dari Bali dan dikuasai
dalam waktu yang lama. Dari penaklukan inilah, budaya Bali mulai memengaruhi budaya
lokal masyarakat Lombok. Hal ini dapat dilihat dari bahasa, busana, dan beberapa kesenian
yang bercorak Bali. Di daerah Mataram dan Lombok Barat terdapat beberapa pura besar
yang hingga kini masih aktif digunakan oleh masyarakat Hindu di Lombok Kemudian
pada sekitar abad ke-16, Lombok berada dalam kekuasaan Majapahit. Budaya Hindu Jawa
pun memengaruhi budaya suku Sasak yang merupakan penduduk asli pulau Lombok.
Pada akhir abad ke-16 sampai abad ke-17, Lombok banyak dipengaruhi oleh Jawa Islam
melalui dakwah yang dilakukan oleh Sunan Giri. Hal inilah yang menyebabkan perubahan
agama suku Sasak, yang sebelumnya Hindu menjadi Islam,*® heroisme perjuangan suku
sasak dalam mengembalikan kedaulatannya salah satunya Terdapat dalam sampiran
Lelakaq berikut :

Mule kesurak perang peraya

Jangke lauk datang pujut

Sorong serah aji krama

Pusake laek masih teturut®

Memang terkenal perang peraya

Dari selatan sampai pujut

Sorongserah aji krama

Puasaka dulu masih di ikuti
Sasak berasal dari kata ‘sak’ yang berarti pergi dan ‘shaka’ yang berarti leluhur.

Sehingga Sasak dapat diartikan sebagai pergi ke tanah leluhur. Adapun leluhur Suku
Sasak dipercaya berasal dari Jawa, dengan melihat kemiripan aksara yang digunakan.
Pendapat lain menyebut bahwa nama Sasak berasal dari kata ‘sak-sak’ yang berarti
sampan. Hal ini dipercaya terkait dengan kedatangan nenek moyang Suku Sasak ke pulau
Lombok dengan menggunakan sampan. Ciri-ciri Suku Sasak dapat diamati dari cara hidup
serta hasil budaya yang masih dapat dilihat hingga saat ini. Masyarakat setempat dalam

kesehariannya berkomunikasi menggunakan bahasa Sasak sebagai bahasa daerah.

17 Proyek Penelitian dan pencatatan kebudayaan daerah Nusa Tenggara barat, Sejarah
Daerah Nusa Tenggara Barat-Departemen Pendidikan dan kebudayaan Hal. : 7, 8.

18 Anggawa Nuraksi, Wawancara, Gerung-Lombok Barat, 20 Januari 2023

19 Lalu Abdul Wahid, Wawancara, Kuripan-Lombok Barat, 14 Januari 2022

This is an open access article under the CC-BY-SA license @B 63| 5 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Sebagian besar Suku Sasak memeluk agama Islam. Religiusitas islam suku sasak lombok
sangat terasa mulai dari sebutan lombok sebagai pulau seribu masjid, kota santri, pulau
Tuan Guru (panggilan untuk Kyai lombok)?® religiusitas islam suku sasak lombok

tersebut tercermin dalam banyak Lelakag diantaranya :

Bubut kerete dese lenek

Anak gagak kembang sandat

Idup mate urusan nenek

Endak lupak bace syahadat?!

Bubut kereta desa leneq

Anak elang bunga sandat

Hidup mati urusan tuhan

Jangan lupa baca sayahadat

Syahadat adalah prasayarat utama seseorang menjadi islam

Peruru impan sampi
Kelabang injat-injat

Lamun tetu kangen de kaji

Ndagq lupak gwe’ syariat®?

Jenis rumput makanan sapi
Kelabang di injak-injak
Jika benar merindukan Tuhan
Jangan lupa mengerjakan Syaria’at
Menjalankan syariat adalah pengejewnatahan dari syahadat
Sebagian suku sasak menganut kepercayaan Wetu Telu dan Sasak Boda yang

merupakan sebuah kepercayaan ketuhanan sebelum mengenal Islam secara utuh dimana
wetu telu ini masih dapat ditemui di wilayah utara pulau lombok tepatnya di sebagian
lombok utara dan sekitarnya. Adapun sasak boda yang kemudian berafiliasi menjadi
agama budha dapat ditemuai secara mayoritas di dusun ganjar desa mareje kecamatan
Lembar Lombok Barat, kepercayaan ini lahir sejak datangnya islam syariat, yaitu sebuah
upaya purifikasi islam pasca islam kultural yaitu percampuan islam dengan budaya Hindu,
sebagian masyarakat sasak lombok memilih untuk tetap membawa islam lama akhirnya
mereka membuang diri menuju tempat-tempat yang jauh seperti daerah peagununng,
perbuktian dan sejenisnya mereka inilah yang kemudian bermetamorposa menjadi sasak
budha yaitu suku sasak yang beragama Budha23,

20 Nurhayat, Wawancara, Kuripan-Lombok Barat, 21 Januari 2023

21 sanusi, Wawancara, Narmada-Lombok Barat, 25 januari 2023

22 Sanusi, Wawancara, Narmada-Lombok Barat, 25 januari 2023

2 Sikkhi Sabhahito, Wawancara, Mareje-Lombok Barat, 23 Januari 2023

This is an open access article under the CC—BY-SA license (@& (o) 6 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025




Cordova Journal : lan.gu.age and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Adapun tempat tinggal/rumah Rumah adat Suku Sasak disebut Bale terdiri atas
tiga tipe sesuai dengan status penghuninya. Bale Bonter merupakan tempat tinggal untuk
para pejabat, Bale Kodong merupakan tempat tinggal untuk para pengantin baru atau orang
tua yang ingin menghabiskan masa tua, dan Bale Tani yaitu tempat tinggal untuk mereka
yang sudah berkeluarga dan memiliki keturunan. Rumah adat Suku Sasak dilengkapi
dengan lumbung padi, Atap rumah adat Suku Sasak terbuat dari ilalang atau ijuk,
sementara lantainya berupa tanah liat yang dicampur dengan sekam. Hal unik adalah
masyarakat masih memiliki kebiasaan mengepel lantai menggunakan kotoran kerbau yang
dipercaya membuat lantai tidak mudah pecah, rumah menjadi lebih hangat, dan dijauhi
nyamuk. Hal ini dapat dilihat langsung ke salah satu kampung sasak asli lombok
salahsatunya Kampung Suku Sasak Sade yang terletak di Desa Rambitan, Kecamatan
Pujut, Kabupaten Lombok Tengah untuk melihat rumah-rumah dan tradisi masyarakat
Sasak.?* Suku Sasak juga memiliki pakaian adat tersendiri.serta memiliki bentuk pintu
yang lebih rendah di mana tamu harus menunduk untuk melaluinya. Hal ini simbol bahwa
orang sasak sangat mengutamakan akhlag, etika dan adab termasuk adab dalam bertamu,
dimana tamu harus mempunyai sikap yang baik dan saling hormat -menghormati antar
tamu dan tuan rumah dengan simbol menunduk, hal ini berkaitan dengan tertib tapsila
(Tatakrama) sehingga tamu itu tidak dianggap hanya sebagai tamu tapi seperti semeton
(Saudara) yang sangat berharga hal ini tercermin dalam Lelakaq berikut :

Daun bone jari olah-olah

Pinag urap sedaq terong

Ku bedoe batur saq solah

Marag idapku besemeton?®

Daun bone menjadi sayuran
Membuat gado-gado campur terong
Jika memiliki teman yang baik
Serasa seperti saudara

Maraq tewaran bekelampan boyaq owat
Beselawat kepeng seketip

Tabeq walar tiang nyodoq liwat

Ndak paran tiang ndarak tertip®®

24 Sadaruddin, Wawancara, Labuapi-Lombok Barat, 24 Januari 2023
%5 Sikkhi Sabhahita , Wawancara, Mareje-Lombok Barat, 23 Januari 2023
% Anggawa Nuraksi, Wawancara, Tokoh Adat Asal Gerung 20 Januari 2023

This is an open access article under the CC—BY-SA license & 7 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Seperti orang yang pergi mencari obat
Berbalas budi dengan uang seketip (mata uang tempo dulu)
Permisi Saya numpang lewat
Jangan sangka saya tidak sopan
Tertib tapsila (tatakrama) dalam segala dimensi kehidupan adalah sesuatu yang
mutlak dalam kehudupan suku Sasak
Adapun Pakaian adat untuk pria bernama pegot dan lambung untuk wanita,

pakaian ini seringkali dipakai apada acara acara adat semisal pernikahan sasak, dalam
pernikahan tersebut terdapat banyak tradisi ikutan lainnya dari sejak berkenalan hingga
akhirnya menikah, salahsatunya terdapat satu tradisi bernama sorong serah aji krama yaitu
merupakah mahkamah adat sasak untuk mengambil komitmen dan pertannggunjawaban
serta harga diri dari kedua pengantin dengan tujuan untuk mengargai bibit, bobot,
bebetnya®’ :

Mule kesurak perang peraya
Jangke lauk datang pujut
Sorong serah aji krama
Pusake laek masih teturut

Memang terkenal perang praya

Dari selatan sampai pujut

Sorong serah aji krama

Pusaka ini masih di ikuti

Sorong serah aji krama adalah salah satu tradisi dalam perkawinan sasak yang

masih lesatari hingga saat ini
Lelakag dan Kosmologi Sasak

Ruang dan waktu serta kaitannya dengan semesta alam, Adalah bagian
terpenting dari pertimbangan dan kearifan suku Sasak lombok hal ini diejawantahkan
dalam bentuk budaya dan tradisi yang semuanya menggambarkan ketergantungan suku
ini dengan sang pencipta hablun minallah (Hubungan kepada Allah, SWT) berikutnya
yang menggambarkan relasi antar manusia Sasak dan lainnya, (Hablun minannas) serta
hubungan timbal balik antar manusia Sasak dengan semesta alam (Hablun Minal ‘alam)
hubungannya dengan sesama manusia, Jenis hubungan tersebut meliputi asal-usul dan

struktur dari ruang dan waktu yang berkaitan dengan alam semesta Lelakaq berikut ini

27 Aanggawa Nuraksi, Wawancara, Gerung-Lombok Barat, 18 Januari 2023
This is an open access article under the CC-BY-SA license 8 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

menggambarkan alam fikir orang Sasak kaitannya dengan sang pencipta, sesama manusia,
hubungan manusia Sasak dengan alam?® :
Peruru impan sampi

Kelabang injat-injat

Lamun tetu kangen de kaji

Ndaq lupak gawe’ syariat

Daun Peruru makanan sapi

Kelabang di injak-injak

Jika benar merindukan Tuhan

Jangan lupa kerjakan syariat

Kerinduan Kepada Allah, SWT adalah bentuk hubungan mesra maunsia Sasak

dengan Tuhannya (Hablun Minallah)

Berugak baru jari

Endak lupak semeton jari?®

Berugak baru jadi

Jangan lupa sanak saudara

Gambaran bahwa orang Sasak senantiasa tidak bisa terpisah dari saudaranya

dan akan tetap teringat selama-lamanya

Endag lempen kenyamin desa

Sekat lalok bebuaq malik

Ndek beng angenku seda

Sekat lalok solah malik

Jangan tutup kelapa muda desa

Sulit akan berbuah lagi

Jangan berikan hatiku rusak

Sulit akan baik lagi

Sesama saudara sasak dan orang lain harus saling manjaga, termasuk menjaga

dari gangguan perkataan dan perbuatan untuk menjaga harmoni sesama manusia
Sebagai wujud hubungan manusi Sasak dengan semesta alam maka, mereka
merasa berkewajiban menjaga keberlangsungan alam dengan membersihkan, merapikan
dan meenata leindahnnya agar sellau terjaga kebersihan.
Budaya dan tradisi sasak yang mencerminkan alam fikiran mereka telah berhasil

menjadi nilai tawar daerah ini dihadapan suku dan daerah nusantara lainnya, hal ini di

28 Sajim Sastrawan, Wawancara, Gerung -Lombok Barat, 22 Januari 2023
2% Wawancara mendalam dengan Romo Sikki Sabhahito-Tokoh Agama Budha asal Ganjar-23
Januari 2023
This is an open access article under the CC-BY-SA license @B 63| 9 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

dukung dengan keindahan alam yang tersaji dan terhampar indah sehingga daerah ini
dijuluki “serpihan surga” hal ini semakin menguatkan citra lombok sebagai daerah
pariwisata, sejarah dan gumi sasak (bumi Sasak) yang indah adalah sejarah klasik yang
telah berlangsung berabad - abad lamanya sekaligus menandakan bahwa suku ini adalah
suku yang tua di nusantara. Sejarah orang sasak di Lombok Berdasarkan naskah-naskah
berupa babad dan cerita-cerita rakyat, disebutkan pada era itu sudah banyak pemukiman
seperti desa Laeq, Pamatan, Suwung, Perigi dan lain-lain yang diidentifikasi sebagai pusat
aristoraksi lokal. Karakteristk luhur yang tertanam dalam masyarakat menekankan
identitas sebenarnya masyarakat Sasak Pulau Lombok tidak bisa dipisahkan dengan
keberdaaan gunung Rinjani yang masuk dalam jajaran gunung api tertinggi dunia. Rinjani
bukan saja telah menjadi magnet bagi para wisatawan luar namun telah menjadi bagian
dari kehidupan masyarakat sasak klasik hingga sekarang.*

Menjadi manusia sasak adalah salah satu refrensentasi pemaknaan hidup yang
mereka tanamkan dalam dirinya dengan situs dan ritus kehidupan yang ada yang ada
didalamnya. Baik dalam Mengarungi hidup dalam konteks sosial mapun dalam kontek
vertikal sembari menumbuhkan kesadaran bahwa manusia sasak tidak alergi dengan
kemajuan zaman dan pesatnya teknologi, sepanjang memberikan dampak positif dalam
kehidupannya, sehingga sasak menyadari bahwa dirinya senantiasa harus beradaftasi
dengan perubahan lingkungan dan kehendak zaman yang akan memudahkannya untuk

menjadi Sasak yang lebih baik®! :

Lamun side gin lalo pano
Perlu side jaug tambah
Lamun side jag uah tao
Tentu side gin jari molah®

Jika engkau pergi ke sawah

Perlu anda membawa cangkul

Jika engaku sudah bisa

Maka engkau akan jadi mudah

Keterampilan dan kecakapan hidup disadari sejak dini harus dimiliki oleh

orang Sasak untuk memudahkan menjalanii hidup

%0 Sadaruddin, Wawancara, Labuapi,-Lombok Barat, 24 Januari 2023
31 Lalu Sajim Sastrawan,Wawancara, Gerung 22 Januari 2023
%2 Lalu Abdul Wahid, Wawancara, Kuripan, 14 Januari 2023

This is an open access article under the CC-BY-SA license 10 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Bau paku leq sedin oloh

Jari kandog mangan tengari

Pacu-pacu pade sekolah

Jari sangunte lemag mudi®?

Memetik paku di pinggr kali

Jadi sayur makan siang

Rajin rajin bersekolah

Jadi bekal dikemudian hari

Pendidikan Formal Persekolahan akan menambah bekal orang Sasak dalam

menjalani kehidupannya

Penanaman jati diri seorang manusia sasak mengaitkan kehidupannya untuk
memuliakan kehidupan ini, sasak telah melekat menjadi sebuah nama layaknya
bangsa Arab, Eropa, bangsa Cina, dan bangsa-bangsa lainnya. Namun tidak
membuat suku sasak fanatik dengan kesukuannya, akan tetapi bagaimana
memandang manusia secara utuh dengan segala anugerah perbedaan yang diberikan
tuhannya. Secara genealogis menjadi sasak bukanlah pilihan atau atas permintaan,
tetapi takdir dari nenek kaji sak kuasa (Tuhan yang Maha Kuasa) Sejarah panjang
kemanusiaan telah mencatat bahwa Allah, SWT Tuhan Yang Maha Esa menunjukan
salah satu rahasia kekuasaanya dengan menurunkan Suku bangsa bernama Sasak®,
serta berdampingan hidup dengan suku bangsa lainnya. Namun demikian, seseorang
keturunan Sasak tidak kemudian menjadi sasak dalam sikap dan perilakunya,
bergantung pada keluarga dan lingkungan yang memberikan warna kepadannya.
Lahuir dari keluarga sasak adalah salah satu pertanda menjadi orang sasak, tetapi ia
belum bisa dikenali, walaupun secara fisik mungkin ada ciri-ciri tertentu yang bisa
diamati. Menguasai seluk beluk masyarakat dan budaya sasak, juga belum tentu bisa
menjadikannya sebagai orang Sasak. Seseorang yang mampu berbahasa sasak
dengan baik, belum tentu juga ia menjadi orang Sasak. Sasak dalam hal ini adalah
cara pandang, cara berfikir, cara merasa, cara bertindak dan bertingkah laku yang
sesuai dengan jati diri sasak.dan ditanamkan sejak masih dalam kandungan

kemudian lahir menjadi bayi dengan bedede bedengah3 (dininabobokkan ) dalam

33 Lalu Abdul Wahid, Wawancara, 14 Januari 2023
34 Nurhayat, Wawancara, Kuripan-Lombok Barat, 21 Januari 2023
% Anggawa Nuraksi,Wawancara, Gerung-Lombok Barat, 20 Januari 2023

This is an open access article under the CC-BY-SA license G5 65 11 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

belaian kasih sayang orang tua dengan harapan kelak menjadi insan sasak sejati yang
berguna bagi semesta :

mpan bembeq siq daun waru

Pelembah polak leq dese pujut

Leman kodeq te pade pacu

Uahte toaq jari penurut3®

Makanan kambing daun waru

Pikulan patah di desa pujut

Dari kecil kita sama sama rajin

Setelah tua jadi tauladan

Sasak sangat menyadari bahwa tidak ada kebaikan kecuali dirintis dari sejak dini

Dalam struktur sosial budaya Sasak yang religius islam mengacu pada sumber
motivasi yaitu iman, Islam dan ihsan dalam sistem nilai dasar dan nilai penyangga. Dalam
satuan sistem sosial terkecil disebut bale langgaq (Rumah tangga) suatu tempat yang
bertugas melakukan transmisi dan transformasi nilai-nilai luhur keapada anggota keluarga.
Selanjutnya Nilai dalam sistem sosial yang lebih besar disebut gubuk gempeng (Kampung
pemukiman) memiliki tugas dan fungsi yang sama dengan bale langgak dengan cakupan
yang lebih luas. Hal ini menunjukan bahwa masing-masing keluarga dalam satu gubuk
gempeng memiliki tatanan nilai yang sama. Mendidik anak dengan cara yang sama dan
masing-masing orang tua mengirimkan nilai-nilai luhur yang di anut orang Sasak
diantaranya : bersikap dan berperilaku tindih (Tidak Sombong/Rendah hati), maliq
(Pantang melanggar norma baik agama maupun adat) dan merang (Dinamis, Kreatif dan
Inovatif) dengan mengedepankan keteladanan. Untuk tetap ingat dan mengimlementasikan
hal tersebut orang sasak senantiasa saling badaq saling peringat (saling memberitau dan
saling mengingatkan) satu sama lain, khususnya hal- hal yang berkaitan dengan
kemaslahatan, sehingga tradisi ngaji atau pengajian yang berisi pituah agama yang akan
menjadi bekal menghadap yang kuasa dan lain-lain adalah tradisi yang sangat semarak
dan masih tetap berjalan di kalangan orang sasak :

Side belawas tiang blakak

Suling pleret ngiring ite

Mule iye niki adat sasak

Saling peringet mudahan bgune®’
Engkau bernyanyi saya berpantun

% elakaq karya Tgkh.Zainduddin Abdul Madjid Hasil, M. Zainuddin, Wawancara, 2 Februari
2023
7 Anggawa Nuraksi, Wawancara, Gerung-Lombok Barat, 20 Januari 2023

This is an open access article under the CC-BY-SA license 12 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Suling pleret mengiringi kita

Memang inilah adat sasak

Saling memperingati semoga berguna

Saling memperingti dalam kebaikan adalah cerminan hubungan yang akrab

khususnya antara keluarga Sasak, keluarga Sasak dan Orang lain

Bejukung kayu jati

Talet tebu sedin eat

Pade beguru lalo ngaji

Jari sangu leq akhirat®®

Bersampan kayu jati

Menanam tebu pinggir sungai

Semua berguru ngaji

Menjadi bekal di akherat

Kesadaran akan akhir kehidupan/Kematian adalh kesadaran mutlak yang
menuntut orang sasak untuk menyiapkan bekal salahsatunya dengan tagwa vyaitu
mengikuti peruintah Allah , SWT yang tersaji dalam petuah petuah agama.

Secara teknis Budaya Sasak dikerjakan dengan konsep kemanfaatan, dan

mensejahterakan orang banyak, saling tolong, dikerjakan dengan (Pergine) yaitu dengan
kecerdasan Imu pengetahuan dan keahlian, Apapun yang dikerjakan dengan konsep semaik
secukupnya, tidak berlebihan tetapi memenuhi standar kemanfaatan (logis), keindahan
(estetis), dan mempertimbangkan batas nilai dan norma (etis). Dalam hubungan sesama
manusia dan alam semuaya didayagunakan untuk pemuliak (pemuliaan). Pemuliaan yang
dimaksud ialah konsep hidup saling menghargai dan saling memuliakan melalui tatanan
adat yang disebut adat tapsila yakni adat dalam pergaulan sesama manusia, hubungan
dengan lingkungan alam dibangun dengan sikap-sikap untuk memuliakan yang bersandar
kepada ketauhidan hal ini hanya akan lahir bila Sasak mampu mengkaji dirinya®,
menemukan Fadhilah (Keistimewaan) yang dititipkan tuhan Kepadanya :

Munte belayang sedin ilir
Bau tebu leq pejanggik
Lamun wayang leq dalem kelir
Bau tekadu pengaji dirik*
Jika bermain layang di pinggir kali
Memetik tebu di pejanggik
Jika wayang di dalam kelir

% Anggawa Nuraksi, Wawancara, Gerung-Lombok Barat Nuraksi, 20 Januari 2023
3 Sadaruddin, Wawancara, Labuapi-lombok Barat, 24 Januari 2023
40 Lalu.Nasib, Wawancara, Gerung-Lombok Barat, 18 Januri 2023

This is an open access article under the CC-BY-SA license G5 65 13 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Bisa di jadikan media mengkaji diri
Wayang telah menjadi bagian penting yang bisa mewakili aneka karakteristik

manusi Sasak

Makna hidup bagi orang sasak adalah memahami dan mempersiapkan kehidupan
itu sendiri, memahami eksistensinya berada diatas dunia yang fana ini. Hidup bagi orang
sasak tidak lebih dari sebuah perjalanan mete langan ulek (mencari jalan pulang),
sementara perjalanan pastilah butuh sangu (bekal) baik berupa material maupun bersifat
non material seperti pengetahuan dan spiritual. Perjalanan pulang pun dirancang dengan
sebaik-baiknya sehingga cukup bekal dalam perjalanan, bila perlu ada oleh-oleh ketika
sampai ke kampung halaman. Maka orang sasak harus menjaga dan memastikan dirinya
dan kehidupannya senantiasa dalam kesukak nenek kaji (Keridhoan Allah, SWT) tidak
keselaq (Silau )* dan terlena dalam kesementaraan duniawi :

Bau pare lek punie

Lek turide te bau pace

Bareng-bareng irup lek dunie

Nunas rede jok sak kuase*?

Memetik padi di punia

Di tureda membeli pace

Bersama hidup di dunia

Memohon ridho Tuhan Maha kuasa

Ridho Allah, SWT. Adalah terminal akhir dari tujuan peribadatan orang Sasak

Luek guntur leq gumi daye

Ujan ndeq arag, angin doang rere

Lueq batur lupak agame

Lantaran keselaq siq lingon dunie*?

Banyak halillintar di bagain utara

Hujan tidak ada tapi angin menjadi jadi

Banyak teman yang lupa agama

Karena silau dengan bayangan dunia

Orang Sasak harus mampu meletakkan dunia hanya sebagai persinggahan
semata-mata untuk untuk menabung amal sebaik-baiknya dan sebanyak banyak guna
menjadi bekal menuju tujuan utama yaitu akherat

Lelakaq dan Bahasa Sasak

41 Muharror Igbal, Wawancara, Labuapi-Lombok Barat, 26 Januari 2023
42 Lalu Nasib, Wawancara, Gerung-Lombok Barat, 18 Januari 2023
43 Lalu. Nasib, Wawancara, Gerung-Lombok Barata 18 Januari 2023

This is an open access article under the CC-BY-SA license 14 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Aneka Pantun Sasak yang selanjutnya disebut Lelakag memiliki dialek bahasa sasak yang
berbeda hal ini tercermin dari larik demi larik baik dalam sampiran maupun dalam isi
Lelakaq itu sendiri, perbedaan dialek adalah perbedaan yang paling banyak ditemui dan
paling dominan dalam Lelakaq. Bahasa sasak yang dipergunakan dalam Lelakaqg adalah
bahasa ibu bagi suku Sasak, yaitu bahasa Sasak itu sendiri, Bahasa ini berkerabat dekat
dengan bahasa Jawa, Bali dan bahasa Sumbawa dimana pulau-pulau tersebut mengapit
pulau lombok. Keempat bahasa tersebut masuk dalam kategori bahasa Austronesia, yaitu
rumpun bahasa yang dipergunakan oleh sebagian besar masyarakat Asia khususnya di
Asia Tenggara.

Secara tata bahasa, Bahasa Sasak memiliki urutan kata yang fleksibel,
sebagaimana umumnya bahasa-bahasa Austronesia Barat (AB) di Indonesia. Persebaran
frekuensi urutan-urutan kata dipengaruhi oleh bentuk verba yang digunakan dalam sebuah
klausa mis. tergantung apakah verba tersebut berimbuhan "awalan sengau™ atau tidak, lihat
#Verba) Klausa yang melibatkan verba dengan awalan sengau akan memiliki urutan
subjek-predikat-objek (SPO), serupa dengan kelas pelaku-sasaran di bahasa-bahasa AB
Indonesia lainnya.Sebaliknya, klausa dengan verba tanpa awalan tidak memiliki urutan
kata yang dominan; tiga dari enam urutan kata yang mungkin (subjek-predikat-objek,
predikat-subjek-objek dan objek-predikat-subjek) dapat ditemui dengan frekuensi yang
relatif sama.

Verba bahasa Sasak, seperti bahasa-bahasa lain di Indonesia bagian barat, tidak
berubah bentuk tergantung kala, modus atau aspek. Imbuhan bahasa Sasak hanya
digunakan untuk derivasi morfologis.Verba dapat memiliki dua bentuk: dasar (tak
berawalan) dan berawalan. Bentuk dasar digunakan dalam daftar kosakata dan kamus-
kamus, sementara bentuk berawalan memiliki awalan berupa bunyi sengau. Dasar awalan
sengau ini adalah bunyi -n, yang juga dapat direalisasikan menjadi nge-, m- dan
sebagainya, serta dapat menghapus konsonan pertama dari kosakata dasar. Sebagai contoh,
bentuk dasar dari "membeli* adalah beli dan jika ditambahi awalan menjadi mbeli. Awalan
sengau ini juga dapat mengubah nomina menjadi verba yang sesuai; contohnya, dari kupi
("kopi") menjadi ngupi ("meminum kopi" atau "ngopi"). Peran awalan dan tambahan
bunyi sengau ini berbeda-beda tergantung dialek. Misalnya, dialek-dialek timur bahasa

Sasak memiliki tiga jenis penggunaan awalan seperti ini: yang pertama menandai verba

This is an open access article under the CC-BY-SA license G5 65 15 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

transitif, yang kedua digunakan untuk menghasilkan fokus predikat, dan yang ketiga untuk
aksi duratif dengan penderita non-spesifik. Kalimat dengan modus imperatif dan hortatif
menggunakan bentuk dasar.*

Bahasa Sasak juga memiliki beragam Kklitika, yaitu satuan gramatikal yang
dianggap sebagai bagian dari sebuah kata (seperti imbuhan) namun secara sintaksis
merupakan kata tersendiri—seperti Klitik ‘Il dalam bahasa Inggris. Klitik sederhana
digunakan sebagai penjelas penunjuk yang dilekatkan pada nomina atau frasa nomina
sebelumnya; contohnya, klitik ni("ini") dalam dengan ni ("orang ini"). Klitik khusus, bila
dilekatkan pada nomina, menunjukkan kepunyaan "inalienable”, dan bila dilekatkan pada
yang lain merepresentasikan hubungan antara agen dan pasien. Sebagai contoh, klitik ku
(ada pula yang menyebut ko atau k, tergantung dialeknya) yang menunjukkan kepemilikan
orang pertama (“aku"), bila dilekatkan dengan nomina ime ("tangan™) akan menjadi
imengku ("tanganku™).

Bahasa Sasak memiliki ragama dialek, Umumnya penutur asli bahasa Sasak
memiliki setidaknya lima dialek, yang merujuk pada kata ““ begitu" dan "begini": 1. Kuté-
Kuté (Sasak Bagian Utara meliputi Sebagian besar masayarakat Lombok Utara), 2.
Nggetd-Nggeté (Sasak Timur Laut yaitu Masayarakat Lombok Timur ), 3. Mend-Mené
(Sasak Tengah yaitu sebagaian masyarakat lombok timur-Lombok Tengah) 4. Ngeno-
Ngené (Sasak Timur-Tengah, Sasak Barat-Tengah sebagian masyarakat lombok timur-
Lombok Tengah & lombok barat),) dan 5. Meriag-Meriku (Sasak Selatan-Tengah-
Sebagian Besar Masyarakat Lombok Tengah bagian Selatan).*® secara umum perbedaan
logat ini tidak menghalangi pemahaman satu dialek dengan dialek yang lain walaupun
dalam tingkat pemahaman yang berbeda-beda klasifikasi tradisional ini tidak sepenuhnya
mecerminkan keragaman geografis yang ekstensif di dalam bahasa Sasak™ Selain itu,

beberapa dialek memiliki tingkat kesalingpahaman yang rendah.

Perbedaaan dialek ini tidak ayal telah membuat perbedaan dalam pengungkapan
Lelakaq Berikut ini ditampilkan beberapa Lelakaq dengan dialek yang berbeda® :

Inaq amagq inget side uwah toaq
Pacu-pacu pete jari sangun eragq

4 Hilmiati dan Badrin, Wawancara, Labuapi-Lombok Barat ,21 Februari 2023
5 Mugni, Wawancara, Aikmel-Lombok Timur, 31 Mei 2023
46 Mugni, Wawancara, Aikmel-Lombok Timur, 31 Mei 2023

This is an open access article under the CC-BY-SA license 16 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Kuat-kuat tunas ampun dose salag
Ojok Tuhan Saq bersifat mésag-mésaqg*’

Bapak Ibu ingatlah engaku sudah tua

Rajin rajin cari bekal nanti

Sering seringlah mohon ampun atas dosa dan kesalahan
Kepada Tuhan yang maha esa

Lelakaq di atas lebih dekat dengan dialek Ngeno-ngene

Lalo peken bareng semetonta
Mbeli mpak pinaqg dedupag
Utamayang urusan akheratta
Urusan dunia yak pade lupak*
Ke pasar bersama saudara kita
Membeli ikan dibuat dedupaq
Utamakan akherat kita
Urusan dunia jangan sampai lupa
Lelakaq di atas lebih dekat dengan dialek Nggeto-Nggete
Berikutnya bahasa Sasak juga memiliki perbedaan tingkatan dengan perbedaan

kosakata, yang sering terikat pada status sosial penutur dan lawan bicaranya. Hal ini juga
terdapat dalam bahasa jawa dan bali Ini sistem yang serupa dengan yang ada di bahasa
tetangganya yaitu bahasa Jawa dan Bali. Ada tiga tingkatan dalam bahasa Sasak untuk
menandakan status pembicara (Tinggi, pertengahan, dan Rendah ), Tingkat tutur bahasa
Sasak merujuk kepada kata “Saya dan Apa ““ sebagai berikut (1) tingkat tutur bahasa Sasak
yang memiliki tingkatan kesopanan tinggi (utama). Yang disebut Kaji-Meran (2) tingkat
tutur bahasa Sasak yang memiliki tingkat kesopanan menengah (Madya), yang disebut
Tiang-Enggih dan (3) tingkat tutur bahasa Sasak yang memiliki tingkat kesopanan rendah
(Biasa) , yang disebut Aok-Ape. Contohnya lainnya dapat dilihat dari pengunaan kata ganti
orang kedua dapat disebut sebagai kamu (tingkat rendah), side (pertengahan), pelinggih
(tinggi) atau dekaji (menghormati) "Makan" dapat diterjemahkan sebagai mangan
(rendah), bekelor (pertengahan), medaran/medahar (tinggi) atau majengan
(menghormati)*® Tingkatan Bahasa ini juga tercermin dalam penggunaan Lelakaq :

Plinggih Belawas Tiang Blakak

47 _elakaq Karya Tgkh.Zainuddin Abdul Majid -Anggawa Nuraksi, Wawancara, 20
Januari 2023

48 Sanusi, Wawancara, Narmada-Lombok Barat 25 Januari 2023
49 Mugni, Wawancara, Aikmel-Lombok Timur, 31 Mei 2023

This is an open access article under the CC-BY-SA license G5 65 17 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Suling Pleret Ngiring Ite

Mule lye Niki Adat Sasak

Saling Peringet Mudahan Bgune®°

Engkau Bernyanyi saya berpantun

Suling Pleret mengiringi kita

Memang inilah adat sasak

Saling memperingati semoga berguna

Lelakaq di atas lebih dekat ke tingkat bahasa Utama (halus)

Apa guna da bede terasi

Lamun endek da bede bawang

Apa guna da rajin ngaji

Lamun endeq da rajin sembahyang>®?

Apa gunanya punyatersai

Jika tidak punya bawang

Apagunanya rajin mengaji

Jika tidak rajin sembahyang

Lelakaq di atas lebih dekat dengan bahasa sasak madya (Pertengahan )

Sebagai bagian dari masyarakat Nusantara, suku Sasak juga memilki tradisi
sastra diantaranya terdokumentasi di atas daun lontar yang dikeringkan, Tradisi tulis baca
dengan media daun lontar ini telah dikenalkan pada abad ke-14 oleh kemaharajaan Hindu-
Buddha Majapahit, yang pengaruhnya mencapai pulau Lombok. Naskah-naskah lontar
tertua yang bertahan berasal dari abad ke-19; banyak di antaranya yang dikumpulkan oleh
pemerintah Belanda dan disimpan di perpustakaan Leiden atau Bali, dan sebgain kecil
masih tersimpan di Museum Nusa Tenggara Barat, dan sebagian lagi tersimpan di banyak
individu dan masayarakat suku sasak yang perduli dengan kahzanah budaya atau sekedar
sebagai koleksi sesuatu yang dapat diwariskan kepada anak cucu, sebab hanya sedikit
orang sasak saat ini yang mempelajrinya sampai kepada tingkat mampu membacanya,
Naskah-naskah lontar ini masih dibacakan dalam pementasan yang disebut pepaosan
Pembacaan naskah ini dilakukan dalam beberapa acara penting, termasuk pernikahan, dan
khitanan. Hari besar lainnya.>> Masyarakat Sasak di perdesaan membaca naskah lontar
sebagai bagian dari ritual untuk memastikan kesuburan tanaman, pemelihraan hewan
ternak dan lain-lain Meski kini jarang ditemui dalam ragam tulisan, teks-teks tradisional

bahasa Sasak yang ditulis dengan medium lontar namun sudah mulai banyak di

50 Mahyudin, Wawancara, Lenek-Lombok Timur, 5 Februari 2023
51 Mahyudin,Wawancara, Lenek-lombok Timur, 5 Februari 2023
52 Komaruddin Zaelani, Wawancara, Labuapi-Lombok Barat , 25 Januari 2023

This is an open access article under the CC-BY-SA license 18 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

alihtuliskan ke kertas biasa cerminan sastrawi suku sasak dapat dilihat dari kegemaran
orang sasak dalam Bekayaq (Tembang sasak ) dan Belakaq (Berpantun Sasak) sekaligus

wadah untuk saling menasehati antar sesama:

Side bekayak tiyang blakag
Suling pleret ngiring ite
Mule iye niki adat sasak®®
Saling peringet mudahan bgune
Engkau Bernyanyi saya berpantun
Suling Pleret mengiringi kita
Memang ini adat sasak
Saling menasehati semoga berguna
Bekayaq dan Belakaq juga sering di iringi oleh intsrumen seruling yang baiasanya

berjenis pleret

Bahasa Sasak, tidak bisa dipisahkan dengan Bahasa Kawi yang merupakan bahasa
jawa kuno dan telah secara signifikan mempengaruhi penggunaan bahasa sasak walapun
peruntukan Bahasa Kawi secara formal digunakan dalam epen-epen formal misalnya
dalam seni pewayangan Sasak, syair-syair, dan dalam beberapa naskah lontar, dalam
bahasa keseharian sudah dominan terkadang bercampur dengan bahasa Sasak.madya
hingga utama namun Bahasa Kawi secara total telah menjadi ukuran kesopanan paling
tinggi (satu tingkat di atas bahasa Sasak halus terutama oleh kalangan kelas atas yang
disebut ménak

Lelakag dalam legenda dan mitos budaya Sasak

Legenda dan mitos telah menjadi bagian penting dalam tradisi dan budaya sasak,
hal ini telah menginspirasi nilai-nilai kehidupan masyarakat Sasak, beberapa legenda yang
masih hidup dan lestari hingga saat ini diantaranya : Legenda Putri Mandalika, Cupak
Gerantang, Dewi Anjani dan legenda Perjalanan Penyamaran Datu Pejanggik. Legenda
Putri Mandalika.

Putri Mandalika Berkisah tentang tragedi cinta segi tiga antara seorang putri cantik
yang diminati setidak tidaknya oleh tiga orang pangeran berjuang memperolehnya. Karena
kebimbangan yang berkepanjangan dialami oleh kalangan istana dalam menetapkan

pilihan, menyebabkan Sang Putri memilih jalan bunuh diri dengan cara menceburkan diri

53 Muhir. Wawancara, Teros-Lombok Timur,10 Februari 2023
This is an open access article under the CC-BY-SA license G5 65 19 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

ke laut Selatan, sambil berjanji agar bermanfaat bagi sebanyak banyak orang dengan
menjelma menjadi Nyale, yaitu cacing laut yang bisa dibuat pangananan oleh masyarakat
sekitar bahkan bisa untuk menyuburkan tanaman biasanya muncul pada setiap akhir bulan
Februari tiap tahun,> nilai-nilai pengorbanan mandalika ini direfleksikan oleh orang sasak
misalnya dalam bentuk Lelakaq berikut ini :

Araq sopoq cerite

Saq uah jari legende

Putri Mandhalike leq julun arane
Kelampan hidupne penok siq penyobe®

Ada sebuah cerita

Yang sudah jadi legenda

Putri mandalika di depan namanya
Perjalananan hidupnya penuh dengan cobaan

Laguq nie tabah ngadapine
Hidupne sengsare
Endeqne sag bande angene
pokok selapuk jari bahagie®®
Adapun Cupak dan Gurantang Legenda/cerita Cupak Gurantang mengisahkan, dua

saudara yang mempunyai karakter dan perilaku yang berbeda. sang kakak Cupak, memiliki
karakter dan perilaku yang kurang terpuji, rakus, pembohong, ingin selalu menang dan
selalu menguasai, karakter yang dimiliki Cupak ini adalah sesuatu yang dihindari oleh
masyarakat Sasak dan enggan bila dikatakan memiliki karakter seperti Cupak ini.
sebaliknya gurantang memiliki wajah yang elok dan prilaku yang baik, nilai-nilai dari
legenda tercermin dalam lelakak berikut> :

Putri Rinjani Legenda Putri Dewi Anjani, adalah jelmaan ratu jin sakti yang
menetap di Gunung Rinjani. la berupaya meratakan bagian bumi Lombok yang masih
bergunung dan berbukit dengan bantuan burung Beberi, maka Setelah bumi Lombok
dianggap layak untuk dihuni, maka sang ratu jin berubah rupa menjadi Perwangsa
manusia.nilai-nilai perjuangan ini terungkap jelas dalam lelakak berikut

Berikutnya adalah mitos, dalam tradisi sasak, biasanya dihubungkan dengan

konsekwensi yang akan ditanggung seseorang bila melanggarnya, mitos terkait langsung

54 Sadaruddin, Wawancara, Labuapi-Lombok Barat, 24 Januari 2023
%5 Sanusi, Wawancara, Narmada-Lombok Bara , 25 januari 2023

% Sanusi, Wawancara-Narmada-Lombok Barat, 25 januari 2023

57 LaluNasib, Wawancara, Gerung-Lombok Barat, 18 Januari 2023

This is an open access article under the CC-BY-SA license 20 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



Cordova Journal : langaage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 15, No. 2, Desember 2025
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

dengan basis etik dan larangan yang bila dikerjakan akan kualat, mamalig dan lain
sebagaiunya Ada sejumlah mitos dan legenda yang berkembang di kalangan masyarakat
Sasak Misalnya Semisal

Mitos Lewat di penjemuran di tengah orang Sasak, tempat menjemur pakaian,
diatur pada ruang tersendiri di bagian pojok yang tidak sebagai jalur lalu lintas orang.
Pengaturan ini dilakukan berkaitan dengan fungsi penjemuran yang digunakan untuk
menjemur pakaian dari jenis apa saja, bahkan hingga pakaian gombal atau celana dalam
yang sifatnya sangat pribadi, maka untuk menjaga privasi tersebut serta usaha untuk
melettakan sesuatu pada tempatnya maka larangan lewat di penjemuran di tambah lagi
dengan ancaman menghilangkan ilmu kedigdayaan yang dimiliki oleh orang yang suka
melanggarnya . Orang Sasak menyebutnya ‘campah’.lelakak berikut adalh cerminan nilai
dari mitos di atas °8:

Beli paku dan benda tajam semisal jarum pada malam hari Sampai kini mitos ini
masih terjaga salahsatun mkana yang paling dekat adalah proposrsi kehidupan orang sasak
agar pada mlam hari menhindrai pekrjaan yang mengadung resiko misalnya paku identik
dengan kegiatan membangun dan memasang yang mestiya pada siang hari adapun
mejnahit debgan jarum pada malam hari beresiko tertusuk, hal ini terakumulasi dalam nilai
lelakak berikut :

Ketika Sandikala Sandikale adalah waktu antara matahari akan tenggelam, tapi
belum tiba waktu magrib. Waktu ini, langit memancarkan sinar kemerahan saat pergantian
dari siang menuju malam. Menurut orang Sasak, pada saat seperti ini, segala bentuk
permainan kesenangan dilarang terus berlanjut. Alasan yang dikemukakan untuk
mendukung mitos ini, bermain pada saat itu dapat mendatangkan penyakit. Padahal secara
alami, saat itu memang cuaca dalam gelap, waktu sholat magrib akan tiba, kemudian akan
dilanjutkan dengan waktu makan malam.

Bercukur saat Istri Hamil Mitos lain yang berkembang dan masih sangat
berpengarus di dalam struktur kehidupan Batur sasak adalah Larangan bercukur bagi
suami yang Istrinya sedang Mengandung (Hamil). Dalam budaya sasak kerap kali Kita

menyaksikan para suami yang memelihara rambut saat istrinya Hamil. Batur sasak percaya

%8 Sadaruddin, Wawancara, Labuapi-Lombok Barat24 Januari 2023
This is an open access article under the CC-BY-SA license @B G3] 21 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

kalau kita bercukur saat Istri Hamil maka kita akan mendapat kesulitan saat proses
persalinan nanti

Babas Jelo/Penganten Babas Jelo adalah nama mitos yang terjadi dikalangan Batur
sasak yang baru menikah . Batur sasak percaya bahwa pengantin baru tidak boleh
bepergian terlalu jauh sebelum Acara Pernikahan selesai (Kawin — Begawe) Jika hal
tersebut dilanggar maka beresiko terkena Babas Jelo/Penganten. Orang yang terkena Mitos

ini akan hilang kesadarannya dan berjalan kaki dalam keadaan tidak sadar®®

Daftar Pustaka

Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia. Honolulu:
University of Hawai‘i Press.

Cederroth, S. (1981). The Spell of the Ancestors and the Power of Mekkah: A Sasak
Community on Lombok. Goteborg: Acta Universitatis Gothoburgensis.

Endraswara, S. (2013). Metodologi Penelitian Folklor: Konsep, Teori, dan Aplikasi.
Yogyakarta: Media Pressindo.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.

Ibrahim, A. S. (2014). Sastra Lisan Nusantara. Bandung: Kiblat Buku Utama.

Koentjaraningrat. (2002). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Lombard, D. (2008). Nusa Jawa: Silang Budaya (Jilid 1-3). Jakarta: Gramedia.

Lelakaq karya TGKH..Zainuddin Abdul Madjid dalam buku Mulok Base Sasak kelas
2 Hal.75

Mahyuni. (2010). “Lelakaq Sasak: Kajian Bentuk, Fungsi, dan Nilai.” Jurnal
Humaniora, 22(1).

Mulyadi, S. (2012). “Variasi Tutur Bahasa Sasak dalam Perspektif Sosiolinguistik.”
Jurnal Linguistika Kultural, 4(1), 44-56.

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Proyek Penelitian dan pencatatan kebudayaan daerah Nusa Tenggara barat, Sejarah
Daerah Nusa Tenggara Barat-Departemen Pendidikan dan kebudayaan Hal. : 7, 8.

Ratna, N. K. (2010). Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Suyatno, T. (2017). “Mitos dan Sistem Kepercayaan Lokal Masyarakat Sasak.” Jurnal
Etnografi Indonesia, 5(1), 55-70.

Yusuf, W. (2015). “Legenda, Mitos, dan Tradisi Lisan Sasak.” Jurnal Kebudayaan
Nusantara, 7(2), 88-102.

Wabhidah,Lelakag dalam Buku Kumpulan Lelakag Pantun Sasak,(Mataram
Pemerintah Kota Mataram, 2024), 20.

Zuhdi, M. (2018). "Kosmologi dalam Tradisi Masyarakat Sasak." Jurnal Penelitian
Kebudayaan, 12(2), 145-160.

%9 Sadaruddin, Wawancara, Labuapi-Lombok Barat 24 Januari 2023
This is an open access article under the CC-BY-SA license 22 | Vol. 15, No. 1, Desember 2025



