Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

PERSPEKTIF ISLAM DAN BUDAYA PADA TRADISI BARODAK
ADAT PERKAWINAN MASYARAKAT SUMBAWA
DI ERA GLOBALISASI

Rosa Desmawanti?, Silka Yuanti Draditaswari? Baiq
Widia Nita Kasih?®

Universitas Islam Negeri Mataram

rosadesmawanti@uinmataram.ac.id,* silkayuanti@uinmataram.ac.id?

widianitakasih@uinmataram.ac.id?

ABSTRACT

This study examines the Barodak tradition in Sumbawa marriage ceremonies within
the context of globalization, focusing on both Islamic and local cultural
perspectives. Barodak, a tradition of applying natural-based body scrubs to the bride
and groom, has become an inseparable part of the identity of the Sumbawa
community. This tradition is not merely a cultural ritual but also reflects religious
values that align with the philosophy of Islam, encapsulated in the saying, "Adat
Berenti Ko Syara’, Syara’ Berenti Ko Kitabullah" (Tradition should be aligned with
religious law, and religious law should follow the holy scriptures). However,
modernization poses challenges to the preservation of Barodak. With the rise of
globalization, certain elements of the tradition have shifted, including the ritual
forms, symbolic meanings, and public perceptions regarding its relevance. This
study adopts an ethnographic approach through participatory observation and in-
depth interviews, enabling a deeper understanding of the cultural and religious
values associated with Barodak. The findings reveal ongoing efforts to preserve the
tradition's inherent values despite these changes. Sustaining Barodak requires a
continuous approach involving community leaders and members, supported by
government initiatives through cultural programs and digital promotion. It is hoped
that Barodak will continue to endure as a symbol of the Samawa people’s identity,
harmonizing culture and religion.

Keywords: Sumbawa Barodak Tradition, islamic perspective, local culture,
globalization

ABSTRAK

Penelitian ini membahas tradisi Barodak dalam perkawinan masyarakat Sumbawa
di era globalisasi, dengan fokus pada perspektif Islam dan budaya lokal. Barodak,
sebagai tradisi melulur calon pengantin menggunakan bahan alami, telah menjadi
bagian tak terpisahkan dari identitas masyarakat Sumbawa. Tradisi ini tidak hanya
sekadar ritual adat, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai religius yang berdampingan
dengan falsafah Islam, yaitu "Adat Berenti Ko Syara’, Syara’ Berenti Ko Kitabullah."
Meskipun demikian, modernisasi membawa tantangan bagi kelestarian Barodak.
Dengan berkembangnya era globalisasi, beberapa unsur tradisi

This is an open access article under the CC-BY-SA license @86 28 | Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index
mailto:%20rosadesmawanti@uinmataram.ac.id,
mailto:silkayuanti@uinmataram.ac.id2
mailto:widianitakasih@uinmataram.ac.id2

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

mengalami pergeseran, baik dalam bentuk ritual, makna simbolis, hingga cara
pandang masyarakat terhadap relevansinya. Pendekatan etnografi digunakan dalam
penelitian ini melalui observasi partisipatif dan wawancara mendalam, yang
memungkinkan pemahaman lebih dalam tentang nilai-nilai budaya dan keagamaan
yang terkait dengan Barodak. Hasil penelitian menunjukkan adanya upaya
pelestarian nilai-nilai luhur dalam tradisi ini, meski menghadapi perubahan.
Pelestarian Barodak menuntut pendekatan berkelanjutan dengan melibatkan tokoh
adat dan masyarakat, serta dukungan pemerintah melalui program budaya dan
promosi digital. Harapannya, Barodak akan terus lestari sebagai simbol identitas
masyarakat Samawa yang harmonis antara budaya dan agama.

Kata kunci: barodak Sumbawa, perspektif islam, budaya lokal, globalisasi

PENDAHULUAN

Suku Samawa di Pulau Sumbawa tidak hanya kaya dengan sumber daya
alam dan kulinernya, tetapi juga kaya akan tradisi dan adat istiadat yang sudah lama
mengakar dalam kehidupan masyarakat Sumbawa. Salah satu tradisi yang sudah
mengakar dalam masyarakat Sumbawa adalah tradisi barodak yang dilakukan
sebelum pernikahan (Erna, 2008). Barodak berarti melulur calon pengantin dengan
bedak tradisional Suku Samawa yang bahannya terbuat dari tumbuh-tumbuhan.
Tradisi ini masih dapat dijumpai di wilayah Kabupaten Sumbawa. Tradisi Barodak
Sumbawa, sebagaimana diungkapkan oleh Berani (2019), merupakan salah satu
upacara yang melibatkan sejumlah prosesi panjang yang membentuk bagian dari
budaya masyarakat Sumbawa

Tradisi barodak merupakan praktik yang dilakukan oleh komunitas secara
turun-temurun, diwariskan dari leluhur, dan dianggap memiliki nilai signifikan
sebagai bagian dari identitas. Karna itu, tradisi barodak masih diletastarikan hingga
saat ini. Tradisi barodak tidak hanya dipandang sebagai adat atau ritual semata,
tetapi juga memiliki nilai-nilai yang mengakar dalam sistem religi. Zulkarnain
(2011:31) menjelaskan pada hakikat tradisi leluhur Sumbawa/Samawa yang
menjadi pedoman dan pegangan bagi warga kolektivitas Samawa, yakni “Adat
Berenti Ko Syara ", Syara " Berenti Ko Kitabullai” artinya bahwa setiap aktivitas
(adat-istiadat) harus berpegang teguh kepada syariat, dan syariat harus berpdoman
kepada kitab-kitab Allah. Falsafah yang telah dirumuskan oleh para leluhur ini,
telah menghantarkan masyarakat Sumbawa untuk selalu berpikir dan bersikap

This is an open access article under the CC-BY-SA license @86 29 | Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

dalam satu frame yang senantiasa dilandasi nilai-nilai ke-Samawa-an yang teramat
mulia, berupa nilai-nilai yang bersumber dari syara™ dan kitabullah dalam
masyarakat Sumbawa antara budaya dan agama (Islam) keduanya hidup
berdampingan, seperti halnya dalam upacara pernikahan Masyarakat Sumbawa
tradisional, merupakan hasil budaya leluhur dari nenek moyang yang diwariskan
dari generasi ke genarasi yang harus dijaga dan dilestarikan.

Hidup di era modern, dengan adanya globalisasi, memberi pengaruh pada
gaya pelestarian tradisi Barodak. Perkembangan zaman dan pengaruh globalisasi
telah mengubah tradisi pernikahan Suku Sumbawa di Kecamatan Utan, Kabupaten
Sumbawa. Perubahan tersebut mencakup tahapan-tahapan tradisional seperti Nuja
Ramai, yang merupakan bagian dari pernikahan masyarakat Sumbawa dan biasanya
dilakukan saat acara perkawinan, sering kali diadakan setelah musim panen. Tradisi
lainnya, seperti adat Barodak bersama antara calon pengantin di tempat yang
disediakan oleh keluarga, di mana mereka berdampingan seperti pengantin tanpa
pernikahan resmi, telah menyalahi prinsip adat istiadat sebelumnya di Kabupaten
Sumbawa. Sio Pengantan, kegiatan yang sebagian besar masyarakat Sumbawa tidak
lagi melaksanakannya, dan perlengkapan tradisional barodak, seperti Pipis Langit,
kre Pipis dan Tipar umpu, juga telah banyak yang hilang akibat pengaruh dinamika
globalisasi.

Dari perspektif budaya, tradisi ini secara konsisten dipertahankan sebagai
aturan dan standar perilaku yang memiliki nilai moral tinggi, yang bertujuan untuk
memenuhi kebutuhan manusia dan mengatur etika tingkah laku. Namun, dari
pandangan Islam, hal semacam itu tidak sesuai dengan Islam yang mendorong
kesetaraan, keadilan, kesejahteraan, dan saling menghormati. Maka, tantangannya
adalah bagaimana menjaga keberlangsungan tradisi dan bagaimana tradisi tersebut
bisa berinteraksi dengan agama (Islam). Sebuah tradisi mengandung sistem nilai,
pola perilaku, serta keamanan dan kesejahteraan, yang memiliki nilai-nilai moral
yang harus dilestarikan dan diwariskan secara turun-temurun, meskipun dua
paradigma tersebut memiliki pendekatan yang berbeda (Pongsibanne, 2017).

Artikel ini akan mendeksripsikan hasil penelitian terkait pandangan dari

perspektif Islam dan budaya terhadap tradisi barodak di era globalisasi. Pendekatan

This is an open access article under the CC-BY-SA license @B.6] 30| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

etnografi digunakan untuk merespon kompleksitas dan kedalaman tradisi budaya

barodak yang diteliti.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan etnografi untuk merespon
kompleksitas dan kedalaman tradisi budaya yang diteliti. Pendekatan etnografi
memungkinkan peneliti untuk terlibat secara langsung dengan komunitas
masyarakat Sumbawa, memahami nilai-nilai, norma, dan praktik budaya yang
melandasi tradisi barodak. Melalui observasi partisipatif dan wawancara mendalam
dengan informan kunci, peneliti dapat memperoleh wawasan yang lebih dalam
tentang signifikansi budaya dan nilai-nilai Islam yang terkait dengan tradisi

pernikahan ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. TRADISI BARODAK

Barodak, merupakan suatu upacara menarik dalam perjalanan pernikahan
adat di masyarakat Sumbawa. Barodak adalah kebiasaan yang diakui oleh
masyarakat Samawa, yang melibatkan penggunaan benda-benda material dan
konsep tentang mengoleskan bahan-bahan tradisional (Zulkarnain, 2015). Dalam
pelaksanaan Barodak, bahan-bahan tradisional digunakan sebagai lulur untuk
diaplikasikan pada wajah. Seperti yang dijelaskan oleh Utama dan Junaidi (2023),
Barodak adalah suatu proses luluran yang mengandalkan bahan-bahan tradisional.
Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Barodak merupakan tradisi turun-
temurun yang dijalankan oleh masyarakat suku Samawa selama pelaksanaan
pernikahan, dengan merayakan penggunaan bahan-bahan tradisional yang diyakini
memiliki nilai dan manfaat tertentu.
a. Prosesi Barodak

Menurut  Zulkarnain  (2015), ritual Barodak Repancar umumnya
dilaksanakan setelah melalui berbagai tahapan pernikahan lainnya. Tahap awal
adalah Bajajak, di mana terjadi pendekatan untuk lebih memahami dan mengenal

calon pengantin perempuan secara mendalam, melibatkan aspek-aspek seperti

This is an open access article under the CC-BY-SA license @86 31| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

agama, keluarga, dan kepribadian. Tahap kedua adalah Bakatoan, yang bertujuan
untuk memantapkan perkenalan dan memastikan diterimanya calon pengantin
perempuan sebagai anggota keluarga. Pada tahap ini, keluarga calon pengantin laki-
laki mengirim utusan yang dihormati bersama tokoh masyarakat untuk bertemu
dengan keluarga perempuan.

Tahap selanjutnya adalah Basaputes, di mana kedua keluarga membahas
segala keperluan yang dibutuhkan untuk prosesi-prosesi pernikahan, termasuk
biaya pernikahan. Muncul tahap Basaputes, yang melibatkan rapat keluarga untuk
membahas berbagai hal terkait pernikahan, seperti bulan, hari, tanggal, dan waktu
pelaksanaan upacara. Kemudian, tahap Bada’ melibatkan pengantar calon
pengantin ke dalam kamar tidur, di mana mereka diterima oleh pemuka masyarakat
yang ditunjuk, menandakan penerimaan resmi dalam rumah tangga. Muncul masa
Tama-Kengkam atau pingitan, di mana calon pengantin dilarang meninggalkan
rumah dan terkena sinar matahari langsung hingga hari pernikahan. Selanjutnya,
ada tahap Nyorong atau sorong serah, yang melibatkan serangkaian upacara adat
pengantaran barang-barang dari pihak calon pengantin laki-laki ke pihak calon
pengantin perempuan. Setelah semua tahapan ini terlaksana, baru masuk ke tahap
Barodak.

Selanjutnya, fase berikutnya mencakup tahap yang paling memakan waktu
dan dapat dianggap sebagai tahap paling khas, yaitu Barodak atau sering disebut
Barodak Rapancar. Inti dari prosesi ini adalah luluran (memberikan lulur) dan
mewarnai kuku tangan kedua mempelai, baik laki-laki maupun perempuan
(Zulkarnain, 2020). Terdapat beberapa baing odak yang terdiri dari kaum ibu-ibu
yang akan melaksanakan barodak atau memberikan lulur kepada kedua calon
pengantin. Jumlah baing odak ini dapat mencapai tujuh, sembilan, atau sebelas
orang, yang dipilih berdasarkan kesepakatan inaq odak dan keluarga mempelai.
Seiring dengan irama musik gong genang, pada saat yang bersamaan, inag odak
mempersilakan pemandu odag untuk memasuki cindroang dan memulai atau
membuka rangkaian acara barodak.

b. Bahan dan Alat Barodak
Beberapa bahan dan alat yang digunakan dalam kegiatan barodak:

This is an open access article under the CC-BY-SA license @B.6] 32| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

a. Odak Rapancar
1. Odak mama (lulur sirih), terbuat -

dari daun sirih, eta, gambir, lane
dan beras yangdirendam kemudian
diproses secara tradisional dengan
cara ditumbuk oleh ina odak |
sampai  halus. Odak mama 3
merupakan lulur pertama yang
dioles pada kulit calon pengantin
yang berfungsi mengangkat kotoran yang masih menempel

2. Odak din (lulur daun), terbuat dari tiga kembang pohon aru jawa yang
belum mekar, tiga yang sudah mekar, tiga bunga jepun yang belum
mekar dan tiga yang sudah mekar, pucuk daun beringin, pucuk daun
kecubung, serta beras. Semua bahan ditumbuk halus dan langsung

dioles pada kulit calon pengantin.

b. Loto Kuning

Loto kuning bagian dari sesajen yang
disediahkan oleh ina odak dalam tradisi
barodak masyarakat Sumbawa yang di
gunakan untuk melempar kedua calon

pengantin pengantin baik pengantin laki-

laki maupun perempuan, pada prosesi
maning ritual barodak dan nikah. Loto kuning ini digunkan diyakini oleh
masyarakat Sumbawa untuk mengusir roh-roh jahat. Loto kuning juga
berfungsi untuk menjaga keselamatan dalam berumah tangga.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @B.6] 33| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

c. Dila Malam

Dila malam, terbuat dari kelapa yang
dihias dengan atasan lilin, berwadah
kuningan yang dilingkari dengan hiasan
bunga, dan pada bagian dasar diisi beras.
Menurut hasil wawancara dengan Bapak

Kaharudin pemuka adat masyarakt sumbawa

menjelaskan bahwa, Dila malam memiliki
simbol dan makna supaya kedua calon pengantin yang akan hidup
berumah tangga dan memiliki harapan cahaya yang selalu terang,
kemudian dalam kepercayaaan masyarakat Sumbawa dila malam juga
mengandung makna untuk mengusir pola-pola jahat dalam

kehidupan sehari-hari.

d. Tipar Umpu

Menurut hasil wawancara
dengan ibu Haja Hadijah selaku
pemuka adat di Kecamatan Utan
Kabupaten Sumbawa menyatakan
bahwa

zaman dahulu tipar umpu ) iy ol
biasanya dipakai oleh ' . - SN /]
masyarakat bangsawan, akan
tetapi saat ini sudah di pakai oleh seluruh lapisan masayarakat
Sumbawa. Beliau mengatakan tipar umpu nan nongka
sembarangan tau baeng patik dalam bale na, jadi tipar umpu
nan tu sole lako baeng patik misalkan ina

This is an open access article under the CC-BY-SA license @&.63] 34| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

odak, pemuka adat, keturunan dea datu zaman sapuan ana.
Jadi tipar umpu nan harus ada dalam acara barodak
masayarakat Sumbawa, makna bagi kami tau samawa sebagai
lambang ciri khas masayarakat Sumbawa Secara turun
temurun.

Dari paparan diatas menyatakan bahwa Tipar Umpu salah satu alat
yang digunakan oleh masyarakat Sumbawa dalam Acara Barodak Tipar
umpu fungsi utamanya dipakai pada saat kegiatan acara barodak
dilaksakanakan, tipar ompu dipakai sebagai tempat duduk mempelai
laki-laki, maupun perempuan pada saat kegiatan barodak dilkasakana.
Tipar umpu bagian dari salah satu alat yang tidak boleh ketinggalan dari

serangakain alat-alat yang digunakan dalam acara tersebut.

B. BARODAK DARI PERSEPEKTIF NILAI BUDAYA

Tradisi Barodak di Sumbawa, yang secara turun-temurun diwariskan sebagai
ritual pembersihan bagi calon pengantin, kaya akan nilai religius dan adat leluhur.
Tradisi barodak mengandung makna spiritual mendalam sebagai persiapan
memasuki kehidupan rumah tangga yang sarat nilai-nilai dan nasihat kehidupan dari
para tetua. Namun, globalisasi memunculkan perubahan pada tradisi ini. Salah satu
perubahan signifikan adalah penyatuan prosesi Barodak dengan Nyorong. Dalam
pelaksanaannya, dua prosesi yang awalnya berdiri sendiri ini kini kerap disatukan
untuk efisiensi biaya dan waktu.

Penyatuan prosesi Barodak dan Nyorong mengakibatkan masyarakat lebih

mengedepankan kemudahan, mengorbankan bagian penting yang esensial bagi

This is an open access article under the CC-BY-SA license @86 35| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

kelestarian adat. Efek dari globalisasi ini selaras dengan pendapat Hobsbawm dan
Ranger (dalam Ramli, 2014) yang menyatakan bahwa perubahan dalam adat istiadat
yang tidak mempertimbangkan esensi atau makna asli berpotensi menghilangkan
nilai-nilai spiritual dan adatnya. Seiring berjalannya waktu, pergeseran budaya ini
dapat melemahkan ikatan masyarakat terhadap nilai leluhur.

Selain itu, keunikan dalam prosesi Barodak di Sumbawa juga terwujud
melalui perbedaan kostum antardesa. Di desa Utan, misalnya, kostum Barodak
dipengaruhi oleh budaya Sulawesi, mengingat leluhur masyarakat di sana memiliki
asal-usul Sulawesi. Perbedaan semacam ini mencerminkan simbol budaya yang
membentuk identitas masyarakat setempat dan menjadi bukti bahwa tradisi adalah
hasil dari interaksi lintas budaya (Adi, 2021). Kendati demikian, perubahan ini juga
menuntut kehati-hatian, mengingat simbol-simbol kostum tradisional ini merupakan
elemen penting dalam mempertahankan identitas budaya Sumbawa yang khas.

Pergeseran budaya lain terjadi dalam pemanfaatan dila malam. Tradisi awal
yang menggunakan kelapa untuk dila malam—bahkan diukir untuk kaum
bangsawan—kini mulai digantikan dengan bahan-bahan yang lebih praktis dan
murah. Pergantian material seperti ini seharusnya tetap memperhatikan esensi dan
makna, karena simbol yang ada di balik tradisi tersebut mengandung nilai-nilai
luhur yang menjadi identitas budaya (Banda 2016). Kelalaian mempertahankan
material asli ini dapat dianggap sebagai langkah yang melemahkan daya simbolik
dari dila malam dalam prosesi Barodak.

Di sisi lain, globalisasi juga memungkinkan penyesuaian adat sesuai
kebijakan lokal. Namun, ini memunculkan fenomena "adat yang diadatkan" atau
adat yang berubah berdasarkan keputusan pemimpin daerah tertentu, yang seringkali
menyimpang dari ajaran leluhur. Kondisi ini berisiko menimbulkan inkonsistensi
nilai (Zulkarnain, 2015). Perubahan budaya harus berlandaskan pada
kesinambungan nilai-nilai agar masyarakat tetap merasa memiliki ikatan emosional
dan identitas dengan akar budayanya. Sayangnya, dalam kasus Barodak, belum
terdapat pedoman resmi yang mengatur adat ini, sehingga perubahan sering terjadi

tanpa kontrol yang jelas.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @863 36 | Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Namun, tidak semua perbedaan budaya dalam Barodak berdampak negatif.
Variasi dalam doa yang dilafalkan selama prosesi Barodak menunjukkan adanya
dinamika positif dalam pelaksanaan adat. Di daerah Alas, doa yang digunakan
adalah doa Al-Isra ayat 32 dan shalawat Nabi, sementara di daerah Utan, doanya
berupa shalawat, doa Nabi Ibrahim, dan doa Nabi Zakaria. Variasi ini
mencerminkan bentuk adaptasi budaya tanpa kehilangan nilai inti. Perbedaan doa
ini menunjukkan kemampuan budaya untuk menyesuaikan diri tanpa kehilangan
makna spiritual, asalkan tetap dalam kerangka nilai-nilai leluhur.

Perbedaan budaya lain dalam prosesi
Barodak terletak pada jumlah odak atau
peserta dalam pelaksanaannya. Di Desa
Utan, prosesi Barodak melibatkan 12 orang,
sementara di Desa Alas melibatkan 7 orang
yang melambangkan 7 lapis langit. Variasi

simbolik dalam adat istiadat adalah hal wajar
dan memperkaya makna tradisi (Suliadi dan Mahyuni, 2022). Namun, perubahan
jumlah peserta ini juga harus tetap mempertahankan makna kesakralan prosesi agar
tidak mengaburkan esensi tradisi Barodak itu sendiri.

Regenerasi pemangku adat juga menjadi tantangan dalam pelaksanaan
tradisi Barodak. Di beberapa tempat, orang yang berperan sebagai pemimpin prosesi
adat bisa berasal dari kalangan pejabat atau orang yang dianggap memiliki derajat
sosial tinggi, meskipun mereka kurang memahami makna adat. Regenarasi adat
harus memperhatikan pemahaman mendalam agar tradisi tetap sakral dan khidmat
(Nurbaya, 2024). Ketika prosesi adat dipimpin oleh orang yang kurang memahami
adat, prosesi ini rentan kehilangan esensi dan berpotensi menurunkan nilai spiritual

yang terkandung di dalamnya.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @&.63] 37| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Bahasa juga mengalami pergeseran dalam pelaksanaan adat Barodak. Jika
sebelumnya prosesi Barodak dijalankan dalam bahasa Samawa, Kini banyak di
antaranya menggunakan bahasa Indonesia untuk memudahkan pemahaman bagi
generasi muda. Bahasa adalah simbol budaya yang penting dan berperan besar
dalam menjaga nilai-nilai adat. Ketika bahasa Samawa tergantikan oleh bahasa
Indonesia, elemen penting dari identitas budaya pun turut terkikis, yang dalam
jangka panjang dapat memudarkan nilai sakral prosesi.

Perubahan penggunaan bahasa dalam doa-doa adat Barodak juga berdampak
pada ketakziman prosesi tersebut. Sebelumnya, doa dilafalkan dalam bahasa Arab
dan bahasa Samawa halus, tetapi kini lebih sering menggunakan bahasa Indonesia.
Penggunaan bahasa lokal dalam prosesi adat menunjukkan penghormatan terhadap
leluhur dan menguatkan ikatan emosional dengan budaya setempat. Ketika bahasa
Samawa dihilangkan, doa dalam Barodak kehilangan sebagian besar dari
keunikan dan makna spiritualnya.

Pergeseran dalam pelaksanaan Barodak juga menandakan kelemahan dalam
regenerasi budaya. Hodriani (2023) menekankan pentingnya regenerasi budaya agar
tradisi dapat terus bertahan. Dalam kasus Barodak, minimnya regenerasi ini
menyebabkan generasi muda kurang mengenal dan memahami prosesi sebagai
sesuatu yang sakral dan bermakna dalam kehidupan masyarakat Sumbawa.

Tradisi Barodak di tengah arus globalisasi menyadarkan kita bahwa nilai
budaya memerlukan upaya pelestarian yang kuat agar tetap eksis. Menurut
Kuntowijoyo (2006), upaya untuk mempertahankan budaya lokal bukan hanya soal
mempertahankan tradisi, melainkan juga tentang bagaimana mengintegrasikan
nilai-nilai tersebut dengan ideologi yang lebih luas seperti Pancasila. Dalam konteks
ini, Barodak sebagai bagian dari budaya Indonesia berperan sebagai fondasi
pembentukan karakter warga negara yang memiliki jati diri yang kuat.

Dengan keanekaragaman tradisi di berbagai desa, Barodak mencerminkan
kekayaan budaya yang harus dihargai dan dilestarikan. Namun, dalam proses
pelestarian ini, tantangan globalisasi dan modernisasi menjadi faktor yang tidak
dapat dihindari. Surahman (2013) menyatakan bahwa perkembangan ilmu

This is an open access article under the CC-BY-SA license @&.63] 38| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

pengetahuan dan teknologi memaksa masyarakat untuk beradaptasi, tetapi juga

menghadirkan ancaman bagi tradisi lokal.

C. BARODAK DARI PERSPEKTIF NILAI ISLAM

Dalam era globalisasi, tradisi barodak menghadapi tantangan dalam
mempertahankan nilai-nilai inti, baik nilai ilahi maupun insani, yang mengikat
masyarakat Samawa sebagai pemelihara budaya dan identitas keagamaan. Secara
teoritis, nilai merupakan konsep mendasar dalam memahami praktik budaya dan
agama karena nilai menjadi landasan bagi keyakinan dan tindakan. Menurut Milton
Rokeach, nilai adalah keyakinan yang menjadi dasar sistem kepercayaan seseorang
atau kelompok. Dalam Barodak, nilai-nilai Islam menyatu dengan adat Samawa
sebagai pedoman yang mengarahkan tindakan dan tujuan dari prosesi ini. Barodak
bukan hanya sekadar perawatan kecantikan, tetapi juga memuat doa-doa yang sesuai
dengan ajaran Islam. Melalui Barodak, tercipta kesucian batin dan lahir, di mana
calon pengantin dipersiapkan secara spiritual untuk memasuki kehidupan rumah
tangga yang sakral.

Dari perspektif Islam, nilai ilahi memiliki posisi utama dalam praktik budaya
ini, sebab nilai ini berasal dari ajaran Tuhan melalui wahyu. Nilai ilahi, seperti iman
dan takwa, tercermin dalam praktik Barodak melalui basmalah, shalawat, dan doa-
doa yang menyertai proses ini. Ketika proses Barodak dimulai dengan bacaan
basmalah, nilai agama terinternalisasi sebagai pengingat bahwa seluruh tahapan
yang dijalani adalah untuk memohon keberkahan Allah SWT. Dengan demikian,
tradisi Barodak menghubungkan manusia dengan aspek ilahi, menciptakan kualitas
yang memperkuat akidah Islam dalam masyarakat Samawa.

Selain nilai ilahi, Barodak juga mengandung nilai insani atau nilai yang
berkembang dari kesepakatan sosial dalam masyarakat. Nilai insani ini
merefleksikan identitas budaya Samawa yang diwariskan turun-temurun dan
dipertahankan dalam ritual pernikahan. Dalam Barodak, sirih digunakan sebagai
lambang kemakmuran, dan bage tunung sebagai simbol untuk membersihkan hati.

Nilai insani ini menunjukkan bahwa budaya lokal memiliki peran penting dalam

This is an open access article under the CC-BY-SA license @&.63] 39| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

membangun karakter individu serta memperkuat ikatan komunal yang mendukung
keharmonisan masyarakat.

Kombinasi antara nilai ilahi dan insani dalam Barodak menggambarkan
integrasi agama dan budaya yang erat. Meski demikian, beberapa simbol dalam
prosesi ini, seperti penggunaan lilin atau dila malam, sering kali menimbulkan
kontroversi, terutama terkait isu syirik. Dalam ajaran Islam, syirik atau
mempersekutukan Allah SWT adalah hal yang dilarang keras, namun dalam
konteks Barodak, perangkat seperti dila malam dimaknai sebagai bagian dari budaya
yang tidak mengandung unsur kesyirikan. Dila malam sebagai lambang kehidupan
yang terang adalah simbol dari harapan akan kehidupan rumah tangga yang bahagia,
sehingga maknanya hanya bersifat simbolis dan bukan untuk dipuja.

Penganten meniup dila malam pada barodak

Untuk menjaga agar Barodak tetap sesuai dengan ajaran Islam, masyarakat
Samawa memberikan batasan yang jelas antara agama sebagai doktrin dan agama
sebagai budaya. Basmalah menjadi doktrin keagamaan, sementara lilin atau dila
malam merupakan bagian dari budaya yang diwariskan. Dengan demikian, Barodak
menunjukkan bahwa budaya dapat berkembang dalam koridor agama selama
niatnya adalah untuk beribadah dan menjalankan perintah Allah. Oleh karena itu,
praktik Barodak tidak dianggap sebagai bentuk penyimpangan atau pelanggaran
dalam Islam.

Dalam konteks globalisasi, Barodak mengalami tantangan untuk
mempertahankan keaslian nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Budaya modern
sering kali memengaruhi masyarakat sehingga lebih mementingkan aspek estetika
daripada nilai-nilai spiritual. Pergeseran nilai ini terlihat dari kebiasaan mengadakan

acara Barodak yang lebih berorientasi pada tampilan dan hiburan.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @B.63] 40 | Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Transformasi ini dapat mengancam nilai-nilai keagamaan dalam Barodak, sebab
fokus utamanya telah bergeser dari aspek ibadah menjadi kepentingan duniawi.

Globalisasi mendorong perubahan-perubahan pada nilai insani dalam
Barodak, namun nilai ilahi tetap menjadi dasar yang tidak boleh digeser. Islam
mengajarkan bahwa pernikahan adalah perjanjian suci antara seorang laki-laki dan
perempuan, dan Barodak adalah upaya mempersiapkan calon pengantin untuk
memenuhi perjanjian tersebut dengan niat yang suci. Pergeseran dari sakral ke
profan merupakan isu penting yang perlu diperhatikan, sebab jika proses pernikahan
tidak lagi berlandaskan pada nilai agama, maka makna pernikahan itu sendiri
menjadi hilang.

Dalam perspektif nilai keagamaan, yang menurut Saifuddin adalah nilai-
nilai abstrak yang mendalam, nilai-nilai yang terkandung dalam Barodak
mencerminkan agidah dan syariah Islam. Aqgidah dalam Barodak terlihat dari
keyakinan bahwa prosesi ini adalah bentuk ibadah, sedangkan syariah terwujud
dalam aturan-aturan tertentu yang harus dipatuhi oleh calon pengantin. Contoh nyata
adalah larangan berpacaran sebelum menikah, yang menjadi dasar adat Barodak.
Islam melarang hubungan antara laki-laki dan perempuan tanpa ikatan pernikahan,
dan adat Samawa menerjemahkan larangan ini dengan mewajibkan jarum atau
perantara sebagai komunikator antara calon mempelai pria dan wanita.

Kasus seperti pelanggaran adat dalam prosesi Barodak oleh tokoh
masyarakat menunjukkan adanya pergeseran nilai. Ketika seorang Bupati
melanggar adat dengan membawa calon pengantin pria ke pihak perempuan,
tindakan ini dianggap menyimpang karena tidak sesuai dengan ajaran nenek
moyang dan prinsip dalam Al-Qur’an. Kasus ini mencerminkan bahwa meski nilai-
nilai keagamaan menjadi landasan, globalisasi dapat menggeser adat yang sudah
ada, terutama bila orang-orang penting dalam masyarakat tidak lagi mematuhi

aturan tradisi.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @86 41| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Barodak rapancar calon penganten perempuan dan laki-laki sesuai adat harus
dilakukan terpisah

Secara keseluruhan, praktik Barodak menunjukkan bahwa nilai keagamaan
dan nilai budaya dapat diselaraskan dalam satu tradisi. Tantangan globalisasi
terhadap praktik ini tidak hanya datang dari perubahan pandangan masyarakat, tetapi
juga dari perubahan interpretasi dan penerapan nilai-nilai. Nilai keagamaan yang
tertanam dalam Barodak perlu dijaga dengan memperkuat pendidikan dan
pemahaman akan nilai-nilai Islam yang menjadi fondasi dari tradisi ini, sehingga
Barodak tetap dapat dipertahankan sebagai ritual yang sakral dan bermakna.

Upaya pelestarian Barodak perlu mendapat dukungan dari keluarga dan
masyarakat sekitar, yang memiliki tanggung jawab besar dalam mewariskan tradisi
ini dengan pemahaman yang benar kepada generasi berikutnya. Selain itu,
pengenalan nilai-nilai yang terkandung dalam Barodak melalui pendidikan formal
maupun informal juga penting. Hal ini akan membantu generasi muda untuk
melihat Barodak sebagai bagian dari identitas budaya mereka yang penuh makna
spiritual dan simbolik.

Dengan demikian, dalam menghadapi era globalisasi, masyarakat Samawa
dihadapkan pada dua pilihan: melestarikan nilai-nilai ilahi yang telah terintegrasi
dalam adat Barodak atau tergerus oleh perubahan nilai insani yang diakibatkan oleh
pengaruh eksternal. Perlu ada kesadaran kolektif untuk memahami kembali makna
sejati Barodak sebagai simbol kesatuan antara adat dan agama. Hal ini dapat
diwujudkan melalui penegasan kembali prinsip “adat beranti ka sara, sara beranti
kitabullah” sebagai landasan untuk menjaga nilai-nilai Barodak di tengah arus

perubahan zaman.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @B.63] 42 | Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

KESIMPULAN

Tradisi Barodak di Sumbawa, yang kaya akan nilai-nilai keagamaan dan adat
leluhur, menghadapi tantangan besar dalam menjaga keasliannya di tengah
gempuran globalisasi. Dalam prosesi Barodak ini, tercermin nilai-nilai ilahi yang
berakar pada ajaran Islam serta nilai-nilai insani yang menjadi inti dari
kebijaksanaan adat Samawa. Sayangnya, modernisasi telah membawa banyak
perubahan pada aspek tradisi ini, mulai dari kostum, doa-doa, jumlah peserta,
hingga penggunaan bahasa dan simbol-simbol material lainnya.

Modernisasi dan globalisasi juga memicu perubahan dalam cara pandang
masyarakat terhadap Barodak. Beberapa unsur tradisi ini dianggap tidak relevan
lagi, sementara masyarakat cenderung mengadopsi tren yang lebih praktis dan
modern. Akibatnya, masyarakat Samawa dihadapkan pada dilema: apakah harus
mempertahankan tradisi ini dalam bentuk aslinya atau melakukan penyesuaian agar
tradisi ini tetap bertahan di zaman yang serba cepat. Dalam konteks ini, peran tokoh
masyarakat dan pemangku adat menjadi sangat penting, terutama dalam menjaga
makna sakral dan nilai-nilai luhur yang terkandung di dalam tradisi Barodak tanpa
mengorbankan keasliannya.

Pelestarian Barodak tentu memerlukan pendekatan yang lebih dari sekadar
menjaga bentuk fisik atau atribut-atributnya; dibutuhkan pemahaman yang
mendalam terhadap nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Dokumentasi
mengenai Barodak menjadi langkah yang sangat penting dalam menjaga dan
melestarikan esensi dari tradisi ini. Melalui dokumentasi yang baik, generasi
mendatang diharapkan dapat memahami dan menghargai filosofi yang terkandung
dalam Barodak sehingga mereka tidak hanya melihatnya sebagai ritual, tetapi juga
sebagai simbol dari jati diri masyarakat Samawa yang berakar pada nilai-nilai
luhur.

Di era digital saat ini, upaya promosi Barodak melalui media sosial dan
platform digital dapat membuka akses informasi lebih luas bagi masyarakat, bahkan
ke kancah internasional. Generasi muda, yang menjadi pengguna aktif media sosial,
dapat ikut serta dalam mengenalkan Barodak kepada dunia, baik melalui konten

foto, video, maupun penjelasan mengenai filosofi yang terkandung

This is an open access article under the CC-BY-SA license @86 43| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

di dalamnya. Melalui langkah ini, nilai-nilai luhur dalam tradisi Barodak akan lebih
dikenal dan dihargai oleh masyarakat luas.

Lebih jauh lagi, pemerintah daerah dan berbagai pihak terkait perlu
berkolaborasi dalam upaya melestarikan tradisi Barodak. Dukungan dari
pemerintah, seperti melalui program pelestarian budaya atau festival tahunan, dapat
memberikan dorongan tambahan bagi masyarakat untuk terus mempertahankan
tradisi ini. Selain itu, pengenalan tradisi Barodak melalui media sosial dan platform
digital dapat menjadi sarana untuk meningkatkan kesadaran publik, baik di tingkat
lokal maupun nasional, mengenai pentingnya menjaga tradisi ini sebagai bagian
dari identitas budaya Indonesia.

Dengan upaya yang berkesinambungan, baik dari sisi pelestarian adat
maupun dukungan pemerintah dan masyarakat, tradisi Barodak diharapkan akan
terus hidup di tengah arus modernisasi. Barodak bukan hanya ritual adat, tetapi juga
simbol harmonisasi antara agama dan budaya, menciptakan jati diri yang kuat bagi
masyarakat Samawa. Melalui langkah-langkah ini, Barodak tidak hanya dikenal
sebagai simbol budaya masyarakat Sumbawa yang unik tetapi juga sebagai bagian
dari kekayaan budaya Indonesia yang mengandung nilai keagamaan dan adat yang

harmonis.

DAFTAR PUSTAKA
Abdussamad, Z. 2021. Metode Penelitian Kualitatif. Makassar: Syakir Media Press.

Berani, A. (2019). Upacara Pangantan (Perkawinan Adat Sumbawa) di Desa Tapas
Sepakat (Studi Analisi Akulturasi Budaya edngan Agama). (Skripsi Sarjana,
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta).

Branch, R. M. (2009). Instructional Design: The Addie Approach. Georgia:
Springer.

Djaelani, M. B. (2005). Islam Rahmatan Lil’Alamin. Yogyakarta: Warta Pustaka.
Erna, D. (2008). Selayang Pandang Nusa Tenggara Barat. Klaten: Intan Pariwara

Ermawan, D. (2017). Pengaruh Globalisasi terhadap Eksistensi Daerah di
Kebudayaan Indonesia. Jurnal Kajian Lemhannas RI, Vol 32,5 — 12,

Gunawan, H. (2018). Karakteristik Hukum Islam, Jurnal Al Magasid, Vol 4(2), 105
—125.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @86 44 | Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Hanak, H. M. 1. (2019). Upaya Melestarikan Budaya Indonesia di Era Globalisasi,
Jurnal Sosiologi Nusantara, Vol 5(1), 65 — 76.

Hidayah, N. (2018). Upaya Perpustakaan dalam Melestarikan Khazanah Budaya
Lokal (Studi Kasus Perpustakaan HAMKA SD Muhamadyah Condongcatur).
Jurnal Bibliotika, Vol 2(1), 21 — 26.

Hodriani, dkk. (2023). Pengantar Sosiologi dan Antropologi. Jakarta: Prenada
Media.

Irfan, Syukurman, dan B. B. Fikri. (2020). Globalisasi dan Tradisi Pernikahan
Masyarakat Bima (Studi pada Pengaruh Globalisasi terhadap Pernikahan di
Kelurahan Kendo, Kecamatan Raba, Kota Bima). Jurnal Pendidikan
Sosiologi, Vol 3(1), 10 — 22

Jalaluddin. (2010). Psikologi Agama. Depok: RajaGrafindo Persada.

Jamiludin. (2017). Tradisi Banjar dalam Terpaan Globalisasi di Desa Keruak,
Kecamatan Lombok Timur. Jurnal Pendidikan Dasar Fondatia, Vol 1(2).

Kasmira. (2020). Strategi Pemerintah dalam Pembangunan Infrastruktur Jalan di
Kabupaten Gowa. Jurnal KIMAP, Vol 1(3).

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Jakarta: PN. Balai Pustaka.
Kuntowijoyo. (2006). Budaya dan Masyarakat. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Larasati, D. (2018). Pengaruh dan Eksistensi Hallyu (Korean Wave) versus
Westernisasi di Indonesia. Jurnal Hubungan Internasional, Vol 9(1), 109 —
120

Miftahuddin dan A. Sugitanta. (2020). Barodak Rapancar on Samawan People Bale
Brang Village: Between Islamic Law and Cultural Philosophy. Jurnal Hunafa
Studia Islamika, Vol 17(2), 1 — 26.

Miles, M. B. and Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded
Sourcebook (2" ed). California: Sage Publications Inc.

Mydin, S. A. H., A. S. M. Shukri, dan M. A. A. Razak. (2020). Peranan Akhlak
dalam Kehidupan: Tinjauan Wacana Akhlak Islam, Jurnal Islam dan
Masyarakat Kontemporari, Vol 21(1), 38 — 54.

Mubah, A. S. (2011). Strategi Meningkatkan Daya Tahan Budaya Lokal dalam
Menghadapi Arus Globalisasi. Jurnal Unair, Vol 24(4), 302 — 308.

Mufidah, L. L. N. (2016). Memahami Hakikat Islam dan Realitas Kaum Muslim:
Upaya Membangun Masyarakat Madani, Jurnal Edukasi, Vol 4(1), 109 — 127.

Muhaimain dan Abdul Majid. (1993). Pemikiran Pendidikan Islam. Bandung:
Trigenda Karya.

Rafiek. (2012). llmu Sosial dan Budaya Dasar. Yogyakarta: Aswaja Pressindo.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @863 45| Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Cordova Journal : lan.guage and culture studies

Terbit 2 kali setahun
Vol. 14, No. 2, Desember 2024
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

Rambe, U. K. (2020). Konsep dan Sistem Nilai dalam Perspektif Agama-agama
Besar di Dunia, Jurnal Al Hikmah: Theosofi dan Peradaban Islam, Vol 2(1),
91 - 106.

Ramli, R. (2020). Nilai Sosial Tradisi Barodak pada Masyarakat. (Skripsi Sarjana,
Universitas Islam Negeri Mataram).

Rosdiani, D. (2016). Ilmu Sosial Budaya Dasar. Bandung: Alfabeta.
Saifuddin, E. (1982). Agama dan Kebudayaan. Surabaya: Bina limu.

Siregar, F. R. (2017). Nilai-nilai Budaya Sekolah dalam Pembinaan Aktivitas
Keagamaan Siswa SD IT Bunayya Padangsidimpuan, Jurnal Kajian Gender
dan Anak, Vol 1(1), 1 —11.

Setiyawan, A. (2012). Budaya Lokal dalam Perspektif Agama: Legitimasi Hukum
Adat (‘Urf) dalam Islam, Jurnal Esensia, Vol 13(2), 203 — 222.

Suparno, G. Alfikar, D. Santi, dan V. Yosi. Mempertahankan Eksistensi Budaya
Lokal Nusantara di Tengah Arus Globalisasi melalui Pelestarian Tradisi
Gawai Dayak Sintang. Jurnal PEKAN, Vol 3(1), 43 — 56

Surahman, S. (2013). Dampak Globalisasi Media terhadap Seni dan Budaya di
Indonesia, Jurnal Komunikasi,Vol 2(1), 29 — 38.

Pongsibanne, L. K. (2017). Islam dan Budaya Lokal: Kajian Antropologi Agama.
Yogyakarta: Kaukaba Dipantara.

Taufan, N. I. (2011). Tradisi dalam Siklus Hidup Masyarakat Sasak, Samawa,
Mbojo. Bima: Museum Kebudayaan Samparaja.

Utama, A. A. dan Junaidi. (2023). Akulturasi Islam dan Budaya dalam Tradisi
Perkawinan pada Masyarakat Sumbawa Nusa Tenggara Barat. Jurnal limu
Sosial dan Pendidikan, Vol. 7(1), 602 — 610.

Utami, N. W. (2016). Wujud Kebudayaan dalam Prosesi Barodak Ritual Adat
Pernikahan Sumbawa. Jurnal Retorika, Vol 9(2), 90 — 163.

Widyosiswoyo, S. (2009). llmu Budaya Dasar. Bogor: Ghalia Indonesia.

Yesmil, A. dan Adang. (2013). Sosiologi untuk Universitas. Bandung: Refika
Aditama.

Yoga, S. (2018). Perubahan Sosial Budaya Masyarakat Indonesia dan
Perkembangan Teknologi Komunikasi, Jurnal Al —Bayan, Vol 24(1), 29 — 46.

Zulkarnain, A. (2015). Tradisi dan Adat Istiadat SAMAWA. Yogyakarta: Penerbit
Ombak.

This is an open access article under the CC-BY-SA license @B 46 | Vol. 14, No. 2, Des 2024


https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/index
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/cordova/index

